




Metodologías corpoterritoriales:

reflexiones sobre participación política y liderazgo 
con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo





Metodologías corpoterritoriales:

reflexiones sobre participación política y liderazgo 
con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Kathia Núñez Patiño
Paola Ortelli 

Cecilia Alba Villalobos 
Martín Plascencia González

Marisa G. Ruiz Trejo
Celsa López Hernández

Elena López López
Emma Fabiola Díaz Gutiérrez

 Roberta López Gómez
Lizzet Guadalupe López Guillén
María Esther Martínez Cancino

Alba Ximena Zambrano Constanzo
María Antonieta Campos Melo

Osvaldo José Curaqueo Pichihueche

Universidad Autónoma de Chiapas

Universidad Iberoamericana



Metodologías corpoterritoriales:
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik 
y mapuche pu zomo 

Coordinadores:
Kathia Núñez Patiño
Paola Ortelli
Cecilia Alba Villalobos
Martín Plascencia González
Marisa Gisele Ruiz Trejo

Obra dictaminada bajo el proceso de doble ciego.

Ilustración de forros: “Licha Matita” Alicia García Sánchez

ISBN: 978-607-561-377-2

DOI: https://doi.org/10.31644/CE2025B16

D.R. 2025 Universidad aUtónoma de Chiapas

Boulevard Belisario Domínguez km 1081 sin número, Terán,
C.P. 29050, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas.

La Universidad Autónoma de Chiapas forma parte la Red Nacional de 
Editoriales Universitarias y Académicas de México, Altexto y de la Asociación de 
Editoriales Universitarias de América Latina y el Caribe, EULAC.

Miembro de la Cámara Nacional de la Industria Editorial Mexicana con número de 
registro de a iliación: 3932

Este libro se publicó gracias al inanciamiento del Fondo de Cooperación Chile-
México (AGCID-Chile y AMEXCID-México), a través del proyecto de cooperación 
binacional “Liderazgo y Participación Política de Mujeres, Jóvenes y Niñas Indígenas 
para la Construcción de Paz” (2023-2025).

Impreso y hecho en México
Printed and made in Mexico



Índice

Introducción
Caminando juntas y juntos para hacernos bosque.......................13

Los tejidos teórico y práctico metodológicos..............................................24
Las aportaciones del movimiento feminista latinoamericano 
del siglo XXI a la lucha de las mujeres y los feminismos comunitaros........25
La perspectiva intergeneracional en contextos 
de diversidad cultural.......................................................................29
Trenzas de saberes, cuerpos y territorios..........................................36

 Capítulo 1
La puente entre bats’si antsetik y pu zomo mapuche:

 cartografía de experiencias
                                                                                           

Introducción......................................................................................45
¿Por qué trazar “una puente” entre 
Los Altos de Chiapas y el territorio Mapuche Lafkenche?.......................46
La cartografía feminista como método...................................................48
El pueblo maya-tsotsil y maya-tseltal 
y su presencia en Los Altos de Chiapas......................................................49
Contexto histórico-social de Chiapas: 
Del Clásico maya a las luchas de las mujeres zapatistas..............................52



Formas de resistencia, participación y ciudadanía: 
profesionistas maya-tsotsiles y tseltales en Chiapas.....................................55
El pueblo mapuche y la presencia en el territorio lafkenche.........................57
Contexto histórico-social: Colonización, 
desplazamiento y autonomías en disputa....................................................59
Colonización e intervención estatal en la zona mapuche lafkenche...........60
Resistencias en Tirúa y Budi......................................................................62
Resistencias en Tirúa...................................................................................62
Resistencias en Saavedra (Budi)....................................................................62
Experiencias recientes de liderazgo de las mujeres indígenas.....................63
Resistencias históricas y actuales................................................................65
El rol de las mujeres mapuche lafkenche: 
Liderazgos comunitarios, resistencia y reconstrucción territorial...............67
Reflexiones finales......................................................................................69

Capítulo 2
Metodologías corpoterritoriales 
colaborativas tejidas en diálogo

Notas sobre los contextos y características de los grupos de mujeres..........84
San Cristóbal de Las Casas........................................................................84
San Andrés Larráinzar................................................................................86 
Talleres-asamblea diagnóstico....................................................................88
Talleres-asamblea de formación: 
hacia la construcción de una estrategia......................................................92
Talleres-asamblea de capacitación de funcionarios....................................96

Reflexiones finales......................................................................................98



Capítulo 3
Campos de acción y lucha, y figuras de referencia: 

las voces de las bats’i antsetik de San Andrés Larráinzar

De la participación a los campos de acción y lucha.................................108
¿Cuáles son las condiciones en las que se da la 
participación de las bats‘i antsetik en el municipio en cuestión?...............111
Del liderazgo a las figuras de referencia...................................................118

Capítulo 4
¿Qué es la participación?

¿En dónde participo? ¿Por qué ahí?.........................................................128
Historias de participación de las mujeres..................................................132
Mis figuras-referentes...............................................................................135 
Liderazgo..................................................................................................137

Capítulo 5
Sembrando semillas de liderazgo en los corazones 

y el caminar de niñas, adolescentes y jóvenes indígenas de Chiapas

Introducción.............................................................................................145 
Conceptualización infancias y juventudes................................................155
Descripción metodológica........................................................................159
Descripción de los talleres........................................................................163
Fase organizativa y convocatoria..............................................................163
Ceremonia de apertura: Entrega del bastón de mando............................164
Actividades expresivas y de reconocimiento cultural................................164



Ejecución de los talleres............................................................................165
Actividades complementarias de fortalecimiento......................................166
Talleres de aprendizaje.............................................................................167
Taller con niñas........................................................................................167
Resultados de los equipos.........................................................................168
Taller con adolescentes.............................................................................169
Metodología y dinámica del taller............................................................170
Diálogo sobre la participación de las mujeres............................................171
Taller con mujeres jóvenes.......................................................................172
Actividad 1: Participemos en comunidad..................................................172
Actividad 2: Cartografía corporal............................................................175
Conclusiones............................................................................................177

Capítulo 6
El liderazgo y la participación política como articuladores de la vida: 
Metodologías y reflexiones situadas en mujeres mapuche lafkenche

Introducción..............................................................................................187
Territorio lafkenche de la comuna de Saavedra..........................................191
Territorio lafkenche de la comuna de Tirúa................................................192
La participación social y política 
de las mujeres mapuche lafkenche.................................................................194
Trayectoria de trabajo comunitario con mujeres 
mapuche en los terrotorios de las comunas de Saavedra y Tirúa................197
Descripción metodológica........................................................................200
Descripción de las acciones comunitarias 
y del proceso formativo con lideresas mapuche lafkenche..............................203



Resultados sobre los liderazgos y la participación 
política de las mujeres mapuche lafkenche.....................................................212
Conclusiones............................................................................................220

Hilos que quedan, hilos que siguen...............................................229

Galería de fotos...............................................................................241

Semblanza de las personas autoras...............................................269





Introducción

Caminando juntas y juntos para hacernos bosques 
Equipo coordinador México-Chile:

Kathia Núñez (UNACH)
Paola Ortelli (UIA) 

Marisa Ruiz Trejo (UNACH) 
Martín Plascencia González (UNACH)

Cecilia Alba Villalobos (UNACH) 
María Antonieta Campos Melo (UFRO)

Alba Ximena Zambrano Constanzo (UFRO) 
Osvaldo José Curaqueo Pichihueche (UFRO)

 



Foto 1. El corazón de la red. Ritual de inicio de la reunión de conforma-
ción de la red de cuidados en formación (24 de mayo de 2025).



[15]

La participación de las mujeres de pueblos originarios en la vida 
pública se ha convertido en uno de los temas de discusión más 
urgentes para los territorios latinoamericanos. Aunque en la 

última década se han abierto espacios formales para su inclusión, per-
sisten brechas de desigualdad que restringen su voz en los procesos de 
toma de decisiones y, por extensión, en la construcción de la paz en 
sus territorios.

Frente a este panorama y como una respuesta directa a estos desa-
fíos, en 2023 surgió el proyecto de cooperación binacional “Liderazgo 
y Participación Política de Mujeres, Jóvenes y Niñas Indígenas para 
la Construcción de Paz”. Este proyecto fue impulsado por tres institu-
ciones proponentes: en México, la Universidad Autónoma de Chiapas 
(UNACH), y como institución asociada, la Universidad Iberoamerica-
na A. C. (IBERO); en Chile, la Universidad de La Frontera (UFRO). 

En un primer momento, esta articulación de instituciones nos in-
tegró a varias investigadoras e investigadores latinoamericanos del sur 
global, un investigador mapuche y una investigadora italiana por naci-
miento (desde hace treinta años mexicana por elección), en dos equipos 
de trabajo transnacional. Desde nuestras distintas trayectorias acadé-
micas y posicionalidades, potenciamos una propuesta interdisciplinaria 
desde las disciplinas: la antropología social, la antropología de género y 
feminista, y la psicología comunitaria latinoamericana, lo que permitió 
definir un enfoque que integra las condiciones de género, edad y cultura 
desde una perspectiva interseccional, intergeneracional e intercultural. 

El interés de este libro se centra en las formas de identificar cómo 
las distintas condiciones de vida de mujeres adultas, jóvenes y niñas 
se entrelazan con su participación política y las formas en que ejer-
cen sus liderazgos. A partir de las experiencias de lideresas, mujeres 



16 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

adultas y jóvenes de pueblos originarios, se busca también analizar 
los procesos de transferencia de saberes y prácticas que estas mujeres 
comparten con niñas, niños y mujeres jóvenes, desde sus historias de 
participación y liderazgo en los contextos de México y Chile. Sobre 
todo, se desarrolla la parte de México; sin embargo, en los capítulos 
1 y 6, decidimos integrar reflexiones del grupo de trabajo en Chile, 
como referente y espejo de trabajo paralelo que, de una u otra manera 
ha sido parte del proceso metodológico en la investigación.

En México, la relación entre los pueblos originarios y el Estado se 
ha configurado a través de la construcción de ideologías que buscan 
legitimar la identificación de la población con dichas estructuras, pro-
ceso que ha dado forma a los nacionalismos. Un proceso que se ca-
racterizó por el intento por homogeneizar, por medio de la violencia 
física y simbólica, a la diversidad de grupos sociales existentes en los 
territorios delimitados en el Estado. Dicho proceso produjo, además, 
una clasificación jerárquica de la población, que consolidó relaciones 
racistas en detrimento de los pueblos originarios y de las comunida-
des afrodescendientes. En este marco se han abierto debates sobre el 
reconocimiento de la diversidad cultural en nuestro país, el cual se ha 
visto fortalecido por las propias formas de organización política de los 
pueblos originarios que de manera contundente demandan derechos 
políticos y culturales. 

Además, se han generado  discusiones enmarcadas en debates a 
nivel global, de tal forma que desde 1992, el Estado ha realizado re-
formas legislativas, dirigidas al reconocimiento de la población indíge-
na, en nombre de un pluriculturalismo que caracteriza a la sociedad 
mexicana. Así se comenzó por integrar en el Artículo 4º de la Cons-
titución Mexicana, el reconocimiento de la composición pluricultural 
de la sociedad, sustentado originalmente en sus pueblos indígenas. Di-
cho artículo se reformó y trasladó al Artículo 2º en el que se agregó la 
noción de autonomía de los pueblos indígenas y el reconocimiento de 
sus sistemas normativos. 



17Introducción

Hasta la fecha, existen dos legislaciones federales relevantes: la Ley 
de la Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas 
(2003, reformada en 2017), y la Ley General de Derechos Lingüísticos 
de los Pueblos Indígenas (2003, reformada en 2022). Sin embargo, fue 
el levantamiento zapatista de 1994 el que elevó al máximo nivel las 
demandas políticas, particularmente en torno a la exigencia de las au-
tonomías. Estas demandas no solo siguen sin contar con un reconoci-
miento pleno, sino que tampoco han propiciado las transformaciones 
estructurales necesarias por parte del Estado para hacerlas efectivas. 
Desde la firma de los Acuerdos de San Andrés, el 16 de febrero de 
1996 –incumplidos por el Estado mexicano–, los zapatistas han opta-
do por su aplicación directa, construyendo cotidianamente espacios 
de autonomía política en sus territorios.

Uno de los aportes sustantivos dirigido por las mujeres den-
tro del movimiento, fue La Ley Revolucionaria de Mujeres del 
EZLN, que de acuerdo con Sylvia Marcos (2014): 
Sabemos que esta ley fue votada por consenso dentro de las filas 
del EZLN varios meses antes de su emergencia pública hace 20 
años (1º de enero de 1994). Por una carta del Subcomandante 
Marcos, sabemos que las reacciones fueron múltiples y que su 
aceptación tuvo que ser defendida con ahínco como uno de los 
objetivos centrales en su lucha por la justicia.
Sabemos que la Comandanta Ramona y la Comandanta Susa-
na, ambas, pasaron más de 4 meses recorriendo las entonces 
comunidades zapatistas. Recorrieron todas y cada una y dia-
logaron con l@s zapatistas en colectivo, en asambleas comuni-
tarias, a la usanza de los pueblos de la región. Una vez que fue 
aceptada en cada comunidad y pueblo zapatista se propuso su 
inclusión en El Despertador Mexicano, Órgano Informativo del 
EZLN, México, No 1. Diciembre 1993 (p. 1).



18 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

En esencia, esta ley indica que las mujeres tienen derecho a la 
participación en la lucha revolucionaria (Artículo 1º), en cargos de 
la comunidad y en elecciones (Artículo 4º), ocupar cargos de direc-
ción y organización en fuerzas armadas revolucionarias (Artículo 9º). 
Asimismo, tienen derecho al trabajo y salario justo (Artículo 2º), al 
número de hijos que deseen tener (Artículo 3º), al cuidado primario 
de la salud (Artículo 5º), a la educación (Artículo 6º), a la elección de 
pareja y a no ser forzadas al matrimonio (Artículo 7º), a no ser maltra-
tadas de ningún modo (Artículo 8º). Y, finalmente, tendrá derechos y 
obligaciones que se deriven de leyes y reglamentos revolucionarios del 
EZLN (Artículo 10º).

Este aporte, resultado de un proceso de consulta propio de las mu-
jeres dentro del movimiento zapatista, contrasta profundamente con la 
incorporación del principio de paridad electoral en 2014. Si bien esta 
reforma ha facilitado una mayor presencia de mujeres en cargos muni-
cipales, dicha participación se da en un contexto de creciente violencia 
política motivada por razones de género, clase y cultura. Además, per-
sisten prácticas como la simulación de paridad, que continúan limitando 
el ejercicio real y efectivo del poder por parte de las mujeres. Estos desa-
fíos se agudizan en regiones con alta población indígena como Chiapas, 
donde la exclusión continúa afectando el acceso a oportunidades de for-
mación y participación significativa. A pesar de que el tema del acceso 
no resuelve ni agota el tema de la exclusión estructural de corte racista 
y clasista, se debe reconocer que posibilita la emergencia de actores que 
tienen un papel relevante en las transformaciones contemporáneas de 
las regiones indígenas. La profesionalización de la población indígena 
ha tenido como resultado una mayor exigencia de participación a ni-
vel local, tanto de los jóvenes como de las mujeres, generando retos y 
tensiones en las regiones. Al mismo tiempo, hemos podido observar la 
emergencia de una pluralidad de estrategias de participación y ejercicio 
de liderazgos, que consideramos importantes poder analizar de manera 
colaborativa con las mujeres. 



19Introducción

Los escasos espacios de participación que han tenido hasta ahora 
las mujeres indígenas en los ámbitos local, regional y estatal han limi-
tado, en parte, las posibilidades de formación política necesarias para 
el desarrollo de liderazgos capaces de construir espacios de conviven-
cia que beneficien a todos los actores que habitan los territorios. En 
este contexto, nuestro proyecto de investigación se propuso identificar 
las diversas percepciones y formas de ejercicio del poder y liderazgo de 
mujeres de pueblos originarios, con el objetivo de generar un proceso 
formativo que fortalezca esos liderazgos y facilite un mejor aprovecha-
miento de los espacios de participación abiertos por la legislación. Se 
busca así promover el ejercicio efectivo de los derechos de las mujeres, 
garantizar una participación sustantiva y contribuir a la erradicación 
de prácticas como la simulación de paridad y la usurpación de cargos, 
que aún persisten en el contexto político mexicano.

En Chile, el tema de los pueblos originarios y especialmente el de las 
mujeres indígenas va adquiriendo progresiva relevancia en las últimas 
décadas, evidenciando, sin embargo, brechas de gran envergadura. Un 
hito reciente de relevancia fue la incorporación de las naciones preexis-
tentes en la discusión sostenida en torno al proceso constituyente entre 
los años 2019 y 2023. Si bien en el plebiscito de salida la propuesta de 
Nueva Constitución fue rechazada, en ella, por vez primera se estable-
cieron claros lineamientos de reconocimiento e inclusión de los pueblos 
y naciones originarias. Anteriormente, en ninguna de las siete consti-
tuciones chilenas se menciona ni el concepto ni una palabra cercana al 
tema indígena (Namuncura, 2016).

Los avances en materia de la relación de los pueblos originarios 
con el Estado de Chile, que incluye también dificultades en el plano 
de la convivencia intercultural, se suman a la presencia de importantes 
inequidades sociales, producto de un modelo extremadamente liberal 
en lo económico y social. Estas inequidades se expresan con particular 
crudeza con los pueblos originarios, las mujeres, las jóvenes, las niñas, 
y en sectores rurales de la región de La Araucanía. En esta región se 



20 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

aprecian variadas condiciones que limitan la calidad de vida de esta 
población, entre estas se cuentan: la violencia sistemática en diversas 
formas, desigualdad social y territorial, altos índices de pobreza y pro-
blemas de acceso a derechos básicos. En este contexto, las mujeres y 
las niñas mapuche son quienes viven las peores condiciones de vida en 
la región y, si bien se han visto ante estas condiciones adversas, debien-
do enfrentar discriminación y violencia tanto de parte de la sociedad 
dominante, como en los espacios de vida en sus propias comunida-
des, algunas de ellas ejercen liderazgos comunitarios y políticos, desde 
donde han generado mecanismos y estrategias que les permiten soli-
dariamente enfrentar las adversidades y reivindicar los derechos de 
sus comunidades y territorios. En este escenario, el protagonismo de 
las mujeres de pueblos originarios que desempeñan roles de liderazgo 
comunitario, social y político, resultan de relevancia para la transfor-
mación de sus entornos y de sus condiciones de vida; sin embargo, aún 
persisten condiciones del contexto (cultural y político), que limitan su 
participación en el ámbito público y que dificultan la renovación de 
sus liderazgos. Adicionalmente, existen escasas instancias formales y 
sistemáticas que promuevan el liderazgo y la participación política de 
las jóvenes y las niñas mapuche, siendo este un tema que preocupa 
a las actuales lideresas mapuche, que ven con impotencia cómo las 
nuevas generaciones de mujeres se ven enfrentadas a las mismas limi-
taciones. Y si bien, en la actualidad se inician programas del Estado 
destinados a promover la participación de las mujeres, es indispen-
sable la colaboración de otros sectores (académico, ciudadanía), que 
acompañe y complemente estos esfuerzos, las mujeres mapuche de 
la región de La Araucanía se han abierto a pulso un espacio en el 
mundo público, por una parte, apropiándose de las limitadas oportu-
nidades que la política pública les ha ofrecido, mediante instrumentos 
asistencialistas destinados a las mujeres vulneradas y empobrecidas, 
que las acercó al quehacer del Estado; por otro lado, haciendo uso de 
los cargos en organizaciones sociales, territoriales y/o indígenas que 
los hombres mapuche han abandonado por desinterés o ineficiencia. 



21Introducción

En esta trayectoria, ellas, sin apoyo intencionado y sistemático, han 
demostrado su capacidad para sostener la vida de sus comunidades 
en las condiciones más adversas, desarrollando un liderazgo solidario 
orientado a las relaciones interculturales, contribuyendo con ello a las 
condiciones de paz. 

A partir de los contextos socioculturales y políticos que atraviesan 
las mujeres de pueblos originarios en México (en particular, las mujeres 
mayas de Chiapas; y en Chile, las mujeres mapuche de La Araucanía), 
nos propusimos en ambos casos, junto con ellas, explorar el entramado 
de relaciones de poder en el que se ejerce el liderazgo en sus regiones. 
Para ello, desarrollamos un proceso colaborativo entre diversos actores 
comunitarios, universitarios e institucionales, con el fin de visibilizar y 
fortalecer sus liderazgos y luchas. Este proceso buscó, además, promo-
ver la formación de niñas y jóvenes mujeres, así como contribuir a la 
creación de condiciones más favorables para el ejercicio de liderazgos 
indígenas. Apostamos por el intercambio de conocimientos y experien-
cias entre lideresas, referentes y luchadoras sociales de ambos países, 
con base en la apropiación de derechos, la justicia social y territorial, y 
la promoción de liderazgos transformadores. Estos liderazgos no solo 
cuestionan las lógicas de exclusión, sino que también buscan transfor-
mar los espacios políticos (a menudo masculinizados y violentos), don-
de se toman las decisiones. Desde sus comunidades, territorios, saberes 
y luchas, estas mujeres contribuyen activamente a la construcción de 
la paz, la justicia social y el ejercicio pleno de los derechos, en clave de 
diálogo intergeneracional e intercultural.

Así que, los dos grupos de investigación nos articulamos con grupos 
de mujeres con quienes previamente se habían tejido relaciones en otros 
procesos de trabajo y relaciones de docencia, en el caso del equipo en 
México, conformándose de la siguiente manera: Kathia Núñez Patiño y 
Paola Ortelli, quienes asumieron la coordinación en representación de 
las universidades, la UNACH e IBERO, respectivamente. Además, se 
sumaron Cecilia Alba Villalobos, Martín  Plascencia González y Marisa 



22 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Ruiz Trejo (UNACH), así como Norma G. Pérez López, compañera 
tsotsil, experta en las niñeces1 de pueblos originarios y trabajadoras, 
quien desde su propia experiencia de niña tsotsil trabajadora aportó 
una perspectiva única y fortaleció de manera profunda al equipo de San 
Cristóbal. Quienes conformamos este grupo, nos organizamos con dos 
compañeras de San Andrés Larráinzar, Elena López López, primera 
síndica municipal constitucional en el período 2018-2021 y representan-
te de la asociación civil “Tesoros de mi pueblo”, así como Celsa López 
Hernández, representante de la asociación civil “Unidos por compar-
tir”. También se incorporaron dos compañeras de San Cristóbal de Las 
Casas que se identifican con pertenencia y orígenes de pueblos origina-
rios y que cuentan con experiencias valiosas de trabajo con las niñeces y 
las juventudes  en organizaciones civiles:  Emma Díaz Gutiérrez, quien 
colaboraba en  la organización civil “The Hunger Project”; Laura Sán-
tiz Gómez, cofundadora de “Jovenarte A. C.”; y, finalmente, Roberta 
López Gómez, maestranda en el programa de maestría de la Facultad 
de Ciencias Sociales de la Universidad Autónoma de Chiapas, quien 
tuvo una participación relevante en el diseño metodológico del proyecto 
con las niñeces a partir de su tesis de maestría que también fue un pro-
ducto de esta investigación. 

Este grupo motor que conformamos se fortaleció con la participa-
ción de colaboradoras y colaboradores, cuyo trabajo de organización, 
registro, traducción, cuidados y cariños hizo que el proyecto pudie-
ra caminar hacia el bosque. Por eso, agradecemos profundamente a 
nuestras compañeras María Luisa Estudillo Becerra, Guadalupe del C. 
Culebro Lessieur, colegas de la UNACH; F. Rebeca Lara Flores, Lizzet 
G. López Guillén estudiantes doctorales y María E. Martínez Canci-
no, con una amplia trayectoria de trabajo con niñeces y adolescencia 
en organizaciones civiles; a los becarios de las estancias posdoctorales 

1 Asumimos la palabra niñeces, porque además de que expresa la diversidad de formas 
de ser niños, niñas, niñes, lo hacemos para reconocer y visibilizar su capacidad de 
agencia y su aportación a la producción sociocultural; así como demandar la apertura 
y creación de espacios para la expresión de sus diversas formas de participación política



23Introducción

como Amadeo Hernández Silvano y David Ismael Gutiérrez Gam-
boa, a las y los estudiantes de la maestría en Desarrollo Local Hugo 
Valdés Sánchez, Silvia Lorena Galeano Díaz y Francisco J. Serrano 
Amézquita, estudiante del doctorado en Desarrollo Regional del Cen-
tro de Investigación en Alimentación y Desarrollo (CIAD), quien en 
su movilidad académica en la UNACH, se integró de enero a junio 
y colaboró en el proyecto. Con esta relación tejida en este trabajo de 
colaboración se consolidó un equipo con la conciencia de que la co-
laboración se sustenta en la producción colectiva del conocimiento en 
la diversidad cultural, de género e intergeneracional.

En el caso del equipo de Chile, se conformó por investigadoras e in-
vestigadores de la Universidad de La Frontera: Alba Zambrano Cons-
tanzo, María Antonieta Campos Melo y Osvaldo Curaqueo Pichihue-
che, quienes asumieron la coordinación del proceso en representación 
de dicha universidad, así como Flor Maripi Montes, administrativa del 
Proyecto. Este equipo académico ha trabajado de manera articulada 
con un grupo motor territorial, compuesto por lideresas mapuche la-
fkenche de las comunas de Saavedra y Tirúa, cuyas trayectorias organi-
zativas y comunitarias han sido fundamentales para el desarrollo del 
proyecto. Desde Saavedra participaron activamente Genoveva Necul-
mán Lefinado, Ana Painequeo Painefil, Sofía Huenchucoy Coñoepán 
y Carmen Nahuelcoy Castro; desde Tirúa, el equipo estuvo integrado 
por Yohana Ancatén Pailaya, Albertina Huenumán Antivil y Marcela 
Huenupil Huenupil. 

Asimismo, se contó con la colaboración clave de Genoveva Reuca 
Neculmán, profesional de la Municipalidad de Saavedra, quien facilitó 
el vínculo con redes comunitarias y territoriales. A lo largo del proce-
so, el equipo también fue acompañado por estudiantes en formación 
profesional de las carreras de Psicología y Trabajo Social, quienes desa-
rrollaron sus prácticas y trabajos de titulación en el marco del proyecto, 
apoyando tanto en las acciones territoriales como en las tareas metodo-
lógicas. Entre ellas y ellos se encuentran Maritza Tranamil Nahuelpi, 



24 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Daniel Díaz Orias, Morelia Colipe Lepin, Constanza Manquian Hui-
chaqueo, Millaray Nahuelhual Epuñir y Carmen Martínez Martínez. 
Este equipo intergeneracional e intercultural ha trabajado de forma co-
laborativa, desde una lógica de co-investigación situada y construcción 
colectiva de conocimiento para la promoción de los derechos y la parti-
cipación de las mujeres, de las niñeces y la juventud mapuche.

los tejidos teóriCo y práCtiCo metodológiCos

Fue una grata sorpresa que esta propuesta de investigación colabora-
tiva fuera aceptada por los organismos de cooperación internacional. 
Centrada en reconocer y poner énfasis en los saberes y los conoci-
mientos de mujeres luchadoras, la iniciativa buscó propiciar el en-
cuentro intercultural entre ellas, no desde una estructura académica 
que jerarquiza saberes y trayectorias, sino desde una apuesta por el 
tejido de relaciones horizontales con las mujeres con las que trabaja-
mos. La trayectoria de los equipos involucrados, que ha demostrado 
el compromiso con este enfoque, favorece el que la propuesta fuera 
seleccionada, y contribuye a consolidar y dar continuidad al proceso 
de colaboración en curso. Agradecemos profundamente al Fondo de 
Cooperación Chile-México (AGCID-Chile y AMEXCID-México) 
por respaldar esta iniciativa. Gracias a ello, no solo logramos articular 
áreas disciplinares como la antropología social y la psicología 
comunitaria, también abrimos espacios de diálogo entre los estudios 
de género, fe-ministas, de las mujeres, las niñeces y la juventud en 
contextos inter-culturales, orientados a la transformación de espacios 
históricamente marcados por el patriarcado, el colonialismo y el 
adultocentrismo.



25Introducción

Las aportaciones del movimiento feminista latinoame-
ricano del Siglo XXI a la lucha de las mujeres y los 
feminismos comunitarios

Desde sus orígenes, el tema de la participación política ha sido un reto 
importante para el movimiento feminista. Pero es con los movimien-
tos feministas latinoamericanos y caribeños del siglo XXI que se hace 
evidente el carácter polifónico de los feminismos (Celiberti, 2010), y el 
surgimiento de otros feminismos que rompen con la homogeneización 
de las mujeres En efecto, como señala Carosio (2019), la pluralización 
del sujeto feminista da voz por lo menos a catorce propuestas que 
confluyen en América Latina y el Caribe y que van desde el feminismo 
decolonial, hacia el indígena, el afro y el negro, pasando por el co-
munitario, el ecofeminismo o el feminismo LGBTI, entre otros. Una 
polifonía de voces que desde diferentes perspectivas forma un frente 
único heterogéneo cuya apuesta va hacia un cambio radical que parte 
del reconocimiento y la visibilización de las diferentes opresiones de 
género, clase, etnia, territorio y coloniaje. La transición del feminismo 
en singular a los feminismos en plural es, entonces, una de las mayores 
aportaciones de los feminismos latinoamericanos y caribeños del siglo 
XXI, ya que pone en tela de juicio la generalización de la persona 
femenina promovida por los feminismos occidentales. 

Varias autoras (Tamez 2000, Lagarde 2003, Celiberti, 2010, Garga-
llo, 2019 y Carosio, 2019), han analizado los procesos y las reflexiones 
que han acompañado la emergencia de otros feminismos, desde las 
regiones indígenas y las realidades afro, pasando por las sexualidades 
emergentes y las experiencias de mujeres populares urbanas y campesi-
nas. En particular, el análisis de Celiberti (2010), es de suma relevancia, 
ya que subraya el surgimiento de las demandas de los pueblos origina-
rios y afrodescendientes y su perspectiva sobre “el buen vivir” como un 
aspecto que influye en el reposicionamiento del movimiento de muje-
res hacia el Estado. Más que una demanda de inclusión, se trata así de 
un cuestionamiento más radical hacia una reconceptualización de la 



26 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

nación. De acuerdo con Safa (en Celiberti, 2010), los pueblos indíge-
nas y los afrodescendientes exigen derechos especiales y una “ciudada-
nía diferenciada”2 en un contexto de refundación del Estado. Sin duda, 
se trata de una tarea difícil, que implica además retos muy grandes, 
pero que es también una importante oportunidad para replantear el 
feminismo desde una perspectiva latinoamericana. La deconstrucción 
del sujeto feminista único y homogeneizado es entonces el punto de 
partida de la construcción de un feminismo decolonial, en el que se da 
lo que Tamez (2000), llama “considerar el sujeto y sus predicados”, en 
su pluralidad, transversalidad y subjetividad múltiple. Un “sujeto en-
carnado y viviente” que se caracteriza por su transversalidad, por una 
subjetividad múltiple y por ser plural (Tamez, 2000, p. 2). Y en el mun-
do globalizado en el que vivimos, en el que se da “el desdibujamiento 
del sujeto” (Tamez, 2000, p. 8), este reconocimiento de la importancia 
de “considerar al sujeto y sus predicados” es imprescindible, porque 
se convierte en una importante forma de resistencia a la aniquilación 
y transfiguración del sujeto plural a un sujeto virtual a imitar. Estas 
reflexiones no solo aplican para los feminismos latinoamericanos, sino 
que representan una aportación para el feminismo en general, ya que 
implican el gran reto de repensarse.

Asimismo, las reflexiones de Tamez (2000), se tornan relevantes en 
un contexto académico en el que caemos frecuentemente al hacer di-
cotomizaciones y categorizaciones simplistas, que sin duda nos trans-
miten seguridad, pero son las que debemos empezar a deconstruir de 
manera sistemática y contundente. Retomando las palabras de Celi-
berti (2010, p. 15): “la pluralización del sujeto feminista es una de las 

2 Esos planteamientos se vinculan mucho al enfoque de la antropología de la ciudada-
nía (Lazar, 2013), a partir de la que se ha replanteado mucho la perspectiva normativa 
de la ciudadanía, amarrada a una concepción de tipo liberal, que la reduce a un 
estatus de los individuos en el que el bien individual es perseguido por el ciudadano a 
cambio de responsabilidades mínimas que solo les implican permitir el funcionamien-
to del Estado. (Marshall, 1992).



27Introducción

transformaciones más interesantes y desafiantes de los últimos años, y 
habilita diálogos horizontales que hace una década eran impensables”.

Alejándonos de un enfoque feminista de corte occidental, busca-
mos entonces deconstruir este imaginario rescatando las estrategias y 
las voces silenciadas de hombres y mujeres jóvenes, que en un contex-
to sumamente desfavorable han logrado encontrar un espacio de vida 
y laboral en su municipio de origen, promoviendo transformaciones 
importantes en las relaciones de género y en el acceso a la ciudadanía 
y al poder. Como señala Celiberti (2010), refiriéndose al campo de 
actores emergentes, comprobamos que “estos cuerpos y subjetivida-
des aportan una mirada más compleja y plural a la realidad política 
y social, interpelando las concepciones hegemónicas de la representa-
ción” (Celiberti, 2010, p. 8). Esto implica, inevitablemente, un cues-
tionamiento a los conceptos aprendidos y provoca la apertura a un 
diálogo auténtico y sincero con estas otras miradas, prácticas y expe-
riencias. Un diálogo en el que estas mujeres olvidadas, homogeneiza-
das y silenciadas irrumpen con protagonismo, voz y memoria. De los 
diálogos con las mujeres de San Cristóbal y San Andrés Larráinzar, 
hemos aprendido las diferentes formas de participación y ejercicio de 
la ciudadanía que existen más allá de los partidos políticos o de la 
jerarquía político-religiosa y el ejercicio de un cargo. En este sentido, 
consideramos que muchos de los enfoques del feminismo occidental 
resultan completamente ajenos a la realidad y particularidad de estas 
mujeres. El feminismo que nos enseña en esta experiencia se acerca 
más al feminismo comunitario en clave latinoamericana. 

Leyendo a Gómez, 2012; Gargallo (2014), Paredes y Guzmán 
(2014) y Cabnal (2010), nos damos cuenta cada vez más de la gran 
aportación implicada en el carácter polifónico de los feminismos la-
tinoamericanos.  De manera que, si seguimos estudiando la partici-
pación de acuerdo a los esquemas occidentales, terminaremos siem-
pre invisibilizando prácticas y procesos que tienen que ver con otra 
forma de “medir” los “campos de acción y luchas de las mujeres”, 



28 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

para expresarlo en las palabras de Paredes (2013, p. 113). Rescatando 
los procesos organizativos de mujeres que han “sembrado semillas” 
e invitándonos a una reconceptualización colectiva del feminismo 
desde los contextos comunitarios de Bolivia, Paredes identifica cua-
tro dimensiones importantes a considerar: el cuerpo desde una visión 
integral; el espacio como lugar de las decisiones políticas; el tiempo 
como condición de vida del ser humano, el movimiento como “suce-
sión de conquistas y avances” y la memoria (Paredes, 2010, p. 113). 
Desde esta perspectiva, nuestra mirada hacia la participación de las 
mujeres desplaza lo político de lo público para llevarlo a lo cotidiano. 
Otra reflexión sumamente importante que quisiéramos rescatar del 
feminismo comunitario y en particular de Paredes (2013), y Cabnal 
(2010), tiene que ver con el concepto de comunidad, como “tejido de 
complementariedades, reciprocidades, identidades, individualidades y 
autonomías” (Paredes, 2010, p. 89) Dice Paredes: “Las mujeres somos 
la mitad de todo”, por lo que “al someter a las mujeres se somete a 
la comunidad (…) los hombres se someten a sí mismos porque ellos 
también son la comunidad” (Paredes, 2013, p. 87).

Emerge así, un cuestionamiento al “principio de complementarie-
dad vinculado a la dualidad y basado en la sexualidad humana hete-
ronormativa” (Cabnal, 2010, p. 14). Una de las mayores dificultades 
que tienen las mujeres de San Andrés Larráinzar para acceder a espa-
cios de participación política reservados a los hombres se refiere a la 
concepción cosmogónica basada en la “heterorealidad cosmogónica” 
(Cabnal, 2020, p. 16), que las autoras mencionadas sugieren repensar 
en términos de “reciprocidad cosmogónica”. Frente a las posturas que 
idealizan a la comunidad y defienden el principio de complementa-
riedad, las autoras plantean un cuestionamiento al patriarcado ori-
ginario ancestral, argumentando que el patriarcado es un sistema de 
opresión universal presente en todas las culturas. En este sentido, hay 
un cuestionamiento al feminismo descolonizador que en la opinión 
de las autoras “debe cuestionar la victimización histórica situada en 
la que queda atrapado” (Cabnal, 2020, p. 20).



29Introducción

Siguiendo en esta línea y para dar cuenta de la gran diversidad de 
mujeres unidas en una lucha común, usamos la metáfora del bosque 
que la capitana Erika pronunció en el Encuentro en la Realidad en 
1996. Es gracias a Sylvia Marcos (2023), que pudimos rescatarla en 
estas palabras:

(...) lo sabemos que en ese monte, en ese bosque, hay muchos 
árboles que son diferentes… y lo sabemos que hay ocote o 
pino, hay caoba, hay cedro, hay bayalté, y hay muchos tipos de 
árboles (…) Cada uno es diferente, pero todos forman parte del 
bosque o monte, que es uno. Pero también sabemos que cada 
pico, cada ocote, no es igual… sino que cada uno es diferente 
(...) Aquí estamos como un bosque o como un monte. Todas 
somos mujeres (…) lo sabemos que hay diferentes colores, ta-
maños, lenguas, culturas, profesiones, pensamientos y formas 
de lucha… decimos que somos mujeres y además mujeres que 
luchan. Entonces somos diferentes pero somos iguales”. (Citada por 
Marcos, 2023, pp. 91-92) 

Y es así que, aprendiendo del bosque, en este proyecto nos propu-
simos aprender a organizarnos en la diversidad. intergeneracional en 
contextos de diversidad cultural.

La perspectiva intergeneracional en contextos de 
diversidad cultural

Sin duda, los estudios de género, feministas y de las mujeres, han sido 
un referente muy potente para el desarrollo de los estudios de las infan-
cias, gracias al recorrido que han tenido para entender cómo opera el 
patriarcado, este caminar ha sido una guía para hacerlo con el adulto-
centrismo. En términos generales y definido por los participantes en el 
estudio reciente de Marta Martínez Muñoz y Santi Morales (2025), “este 
sistema forma la creencia de que las personas adultas son superiores solo 



30 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

por ser más grandes y desde esta idea, de acuerdo con los autores en esta 
entrevista, la relación entre adultocentrismo y adultismo es análoga a la 
que se establece entre patriarcado y machismo” .3

Conocer las formas de padecer, resistir y reexistir este sistema de 
opresión, ha sido un aporte central desde América Latina, producien-
do ideas críticas para identificar las ideas hegemónicas sobre las ni-
ñeces a través de visibilizar la diversidad de las infancias y reflexionar 
cómo nos relacionamos con las niñeces y cómo transformar las rela-
ciones de subordinación con la adultez que se expresan en el sistema 
adultocéntrico. En ese proceso de transformación, hay que identificar 
las ideas de sustento; para ello, Patricia Castillo4 realiza la siguiente 
sistematización de ideas, al señalar que la niñez es un segmento de la 
población muy interpelado que tiene ver con ciertas ideas hegemónicas 
y vinculadas con un sistema al que se ha denominado adultocentrismo 
que se construye desde las ideas y el lugar que las niñeces ocupan y se 
les reconoce en la sociedad sobre estas ideas:

•	Se le procura en función del adulto que será en el futuro.

•	La herencia intergeneracional de la cultura de los valores.

•	La relación social con “los frágiles”, idea desde la cual, cada so-
ciedad se relaciona con las niñeces.

•	La idea de los “improductivos”, desde el capitalismo, salvo en algu-
nos contextos socioculturales donde hay una valoración diferente 

3 Entrevista Marta Martínez y Santi Morales por el Diario El Salto (2025, abril). Dis-
ponible en: https://www.elsaltodiario.com/infancia/problematizar-adultocentris-
mo-no-es-igual-desatender-cuidados
4 Notas de Kathia Núñez de la participación como ponente especial de Patricia Cas-
tillo Gallardo, de la Universidad Diego Portales, Chile, en el Germinario: “Acom-
pañamientos. Aprendizajes colectivos con niñeces y juventudes, organizado por la 
Maestría en Educación para la Interculturalidad y la Sustentabilidad (MEIS), de la 
Universidad Veracruzana y la Red Latinoamericana de Investigación y Reflexión con 
Niñas, Niños y Jóvenes (REIR).



31Introducción

de trabajo; pero al trabajo, de manera general, se le ve como un 
asunto de los adultos y frente a esta presunta falsa idea de que, al 
no participar en la esfera económica –articulado esto con la idea de 
“minoridad”–, no se les reconocen derechos políticos.

•	En las investigaciones no son “fuentes”, aunque tengan memo-
ria, son un sector que se considera como “sospechoso” con re-
lación a la verdad. No se supone que los niños tengan verdades 
que decir, ya que por lo general se les reconoce en una relación 
de subordinación con la adultez.

Desde estas ideas de subordinación, se abren interrogantes acerca 
de cuáles son los límites de la autonomía y del abandono, cuándo se 
habla de participación y de protección a las niñeces por parte del Esta-
do ante el hecho de que las familias no responden a su cuidado. Estas 
preguntas, aunadas a las consideraciones de que se atiende desde la 
idea de la “minoridad” y se trata de personas siempre dependientes, 
son ejemplo de nociones y significados que se crean en torno a las 
infancias y las situaciones que produce el tipo de respuestas para su 
atención. Frente a este marco de ideas, la perspectiva del protagonismo 
infantil que emana de las luchas de las niñeces trabajadoras interpela 
a nuestra sociedad al evocar lo siguiente: 

	La afirmación del sujeto como actor social, individuo, perso-
na en lucha permanente por transformar el orden establecido 
cuando éste implica negación del otro, sumisión a roles im-
puestos, escisión entre razón y sujeto, entre sujeto y situaciones 
sociales, entre sujeto y relaciones de dominación, entre sujeto 
como singularidad y como movimiento social, entre su condi-
ción privada y pública. (Cusianovich, 2010, p. 136)

De tal forma que, cuando hablamos de protagonismo, se hace en un 
sentido que hace referencia a conceptos y prácticas como participación, 
acción política y actoría social, con lo que se abre la posibilidad de crear 



32 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

alternativas para un nuevo reordenamiento cultural de las relaciones 
sociales, “una rearticulación de las estructuras políticas, sociales, econó-
micas del mundo simbólico y de las relaciones sociales y humanas que 
de dicha rearticulación emanan” (Alfageme, Cantos y Martínez, 2003, 
p. 52). De ahí la importancia de integrar la perspectiva intergenera-
cional, la cual nos permitió ver qué pasa con las niñeces y las mujeres 
jóvenes en relación con las mujeres lideresas, referentes y luchadoras de 
y por la vida; ya que, de acuerdo con Mannheim (1993):

El de las generaciones es un problema importante que hay que 
tomar en serio. Es una de las guías indispensables para el co-
nocimiento de la estructura de los movimientos sociales y espi-
rituales. Su significado práctico se ve inmediatamente cuando 
se intenta comprender con la transformación de los fenómenos 
del presente inmediato. (p. 204)

Esta mirada intergeneracional permite, por lo tanto, identificar las 
formas en que las niñeces ponen en juego sus posibilidades de agencia 
o no, al reproducir, resistir o reexistir las relaciones en sus contextos 
socioculturales. De tal forma que, “los vínculos generacionales abren 
un conjunto de apuestas posibles en torno a ejes de acción política 
que permiten movilizar energías transformadoras para contribuir a 
la igualdad generacional como concreción de justicia social” (Duarte, 
2019, p. 11).

En este sentido, la importancia de no solo conocer los contextos 
socioculturales que aportan las comunidades y los pueblos originarios, 
sino dialogar e integrar sus prácticas tanto en las estrategias de acción 
pública como de acción investigativa, es central para desarrollar pro-
cesos de colaboración, no solo para los textos de pueblos originarios, 
sino también para los contextos que no lo son. Por ejemplo, en algunos 
contextos comunitarios –y, sobre todo, en los que se expresa un prota-
gonismo político como el de las comunidades zapatistas–, se expresan 
los trabajos colectivos, la solidaridad y la reciprocidad o el mandar 



33Introducción

obedeciendo que se manifiesta en las asambleas comunitarias, estando 
las niñeces presentes en todas las actividades cotidianas (Núñez, 2018). 
En los contextos indígenas, prácticas como: 

Compartir, colaborar y contribuir todos los días, no solo llevan 
a la acumulación de conocimientos y habilidades por haberse 
familiarizado a través del tiempo con las herramientas, los ma-
teriales y los procesos relacionados con las actividades compar-
tidas aprendidas. También dan lugar a una experiencia emo-
cional y a una atracción hacia la actividad del contexto social 
en el que se llevan a cabo. (Paradise, 2011, p. 55)

Estas experiencias nos abren posibilidades de reflexionar la parti-
cipación de las niñeces que, junto con las madres que han tenido un 
rol de liderazgo o han sido referente en los espacios políticos de los 
contextos comunitarios, nos permite visibilizar: 

Su papel como agentes socializadores, reconocer sus espacios 
de creatividad cultural en el juego, el pleito, la discusión, la 
producción de historias, se vuelve central para pensar en la es-
pecificidad cultural no sólo de ‘La Cultura’ –siempre entendida 
con el parámetro ‘adulto’– sino de ‘las culturas’, que incluyen 
la diversidad cultural y lingüística en el mundo adulto e infan-
til. (De León, 2010, p. 14)

El reconocimiento de conocimientos, saberes y prácticas represen-
tan una base sólida que promueve, no solo una resistencia cotidiana 
que ha permitido la reproducción de los pueblos indígenas, también 
la base histórica que “sustenta el repertorio objetivable” (Dietz, 2012). 
De tal forma que, desde una perspectiva intercultural crítica, esta pro-
ducción cultural de los pueblos y las comunidades originarias, que han 
resistido a toda una historia de opresión colonial, no es un esencia-
lismo cultural, sino un aporte a la construcción del tejido social, que 



34 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

nos ha permitido tejer las relaciones de colaboración y aprendizaje, 
aportando en la creación de metodologías, propuestas de formación y 
capacitación centrales del proyecto. 

Una de las acciones centrales del proyecto fue que en todas las acti-
vidades estuvieran dispuestos espacios para la presencia y la actividad 
de las niñas y los niños que acompañaban a las compañeras, así como 
realizar para ellos actividades paralelas; ya que la importancia que tie-
ne la primera infancia para las mujeres de los pueblos originarios es 
crucial, y no puede dejarse sola, de ahí que siempre tiene que estar en 
compañía, principalmente de la madre o de quien demande la niña o el 
niño (De León, 2025; Núñez, 2005; 2018; Rico, 2018; Pérez, Núñez y 
Alba, 2019). La importancia que tiene la crianza para muchas mujeres 
que participamos en el proyecto, no solo nos permitió contar con la 
presencia de las mujeres al no ponerlas en la disyuntiva de abando-
nar a las y los hijos para poder participar sin presión, sino integrar los 
aportes de las luchas de las mujeres, los feminismos comunitarios y los 
estudios de las niñeces para pensar formas de transformar los espacios 
de participación política sin renunciar a la maternidad y crianza. Ade-
más, llevar a las niñeces a esos espacios integrando la “perspectiva niña” 
(Magistris, 2024; López, Miranda y Torres, 2024; Amigo, 2024), ya que 
esta articula las condiciones de género, edad y cultura en el centro de la 
política; nos aporta mucho, porque implica una invitación a re-accionar 
ante el mundo desde una mirada radicalmente diferente, que desafía las 
estructuras y las normas establecidas y ofrece nuevas formas de pensar 
y actuar, al poner la mirada en las niñeces como el centro de la acción 
política; lo anterior nos aporta reflexiones para transformar los espacios 
políticos hegemónicos desde las formas de participación infantil, en las 
que el juego, la risa y la interrupción se convierten en herramientas po-
derosas para subvertir el orden establecido.

Esta experiencia investigativa, implicó generar condiciones para 
establecer relaciones de horizontalidad en el tejido de la colaboración 
y la producción de conocimientos que nos llevan a imaginar nuevas 



35Introducción

formas de relacionarnos y de reconstruirnos; porque así como los es-
tudios de la mujeres han aportado pensamiento para la transforma-
ción, los de las niñeces apuntan para reactivar la imaginación en la 
reinvención social con los saberes y las prácticas desde la resistencia y 
la reexistencia de las mujeres y las niñeces.

En este tejido teórico y práctico de relaciones, se logró ejecutar 
todas las actividades establecidas en el proyecto, lo que nos permite 
ahora compartir esta experiencia y contribuir a generar más propues-
tas donde las mujeres y las niñeces sea protagonistas, no como sujetos 
“vulnerables para que desarrollen capacidades”, sino desde sus apor-
tes como sujetos de transformación de los espacios políticos. De esta 
forma, las actividades planeadas permitieron la creación de propues-
tas de autoformación de mujeres y propuestas de diálogo y capacita-
ción de funcionarias y funcionarios públicos.

Las primeras actividades tuvieron el propósito de realizar un diagnós-
tico participativo que nos permitió identificar y analizar las relaciones 
de poder y los estilos de liderazgo locales, diseñando talleres-asamblea 
diagnósticos, y teniendo el aporte de las asambleas comunitarias, que 
consideramos espacios vivos de formación colectiva, reflexión, autoco-
nocimiento e intercambio intergeneracional. Lo anterior nos permitió 
identificar las diferentes percepciones y las formas de ejercicio de po-
der y liderazgo de las mujeres, para así ampliar la noción de lo político. 
Realizamos un total de ocho talleres-asamblea diagnósticos –cuatro con 
mujeres lideresas, luchadoras y referentes que conformaron los grupos 
de San Andrés Larráinzar y San Cristóbal de las Casas–, dos talleres con 
niñeces, uno con adolescentes y otro con mujeres jóvenes vinculadas con 
estas mujeres. Se usaron herramientas como las cartografías corporales, 
memoria de la participación y figuras de referencia para identificar los 
campos de acción y lucha en contextos culturalmente situados.

Se realizaron dos pasantías y dos misiones que permitieron generar 
diálogos académicos e interculturales, evitando caer en el lugar común 
de referirse a “contextos de pueblos originarios” y “contexto occidental”, 



36 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

sino –y fundamentalmente–, entre las mujeres, las niñeces y las jóvenes 
de los pueblos maya y mapuche, a través de encuentros entrañables en 
sus territorios de lucha.

Este fue el marco que hizo germinar las propuestas de formación 
y capacitación que aquí se comparten, que no significan el fin de la 
relación de trabajo en colaboración, pues esta continúa y se amplía 
con la semilla sembrada para tejernos en una red de cuidados que nos 
permitan crear un camino de organización en el bosque. 

Trenzas de saberes, cuerpos y territorios 

Este libro expone el largo proceso de una investigación colectiva, rea-
lizada entre 2023 y 2025, en colaboración con mujeres bats’i antsetik 
de San Andrés Larráinzar y San Cristóbal de Las Casas, Chiapas; 
mujeres mapuche pu domo de Chile, e investigadoras de las universidades 
Autónoma de Chiapas, Iberoamericana, y De la Frontera de Chile. 

A través de sus páginas, se muestran los diálogos, los intercambios, 
e incluso los abrazos compartidos en talleres, seminarios y encuen-
tros comunitarios llevados a cabo a lo largo de varios años. Las voces 
de defensoras de la vida y de los territorios, lideresas comunitarias, 
integrantes de organizaciones civiles, investigadoras, estudiantes de 
posgrado, fotógrafas, activistas, jóvenes, niñas, niños, hombres, entre 
muchas otras personas, se articulan y resuenan con perspectivas co-
munitarias, rurales y territoriales.

La participación de mujeres, hombres, jóvenes, niñas y niños tsotsi-
les, tseltales y mapuche, como colaboradores de este libro, contribuye 
a la documentación en el campo de la antropología, para cuestionar 
las lógicas colonialistas, patriarcales y adultocéntricas de la política 
ordinaria. Juntas y juntos, en diversidad, nos organizamos, como en 
un bosque, para crear nuevas metodologías corpoterritoriales de in-
vestigación y acción.



37Introducción

El primer capítulo de este libro propone un análisis comparativo 
entre los territorios de Los Altos de Chiapas (México), y el territorio 
Mapuche Lafkenche (Chile), desde una perspectiva situada y colabora-
tiva entre investigadoras del Sur global. A través de una etnografía 
feminista comunitaria, se exploran las memorias, las resistencias y las 
prácticas políticas de bats’i antsetik y mapuche pu zomo. El capítulo intro-
duce herramientas teóricas como “la puente” y la “cartografía femi-
nista” para comprender procesos históricos compartidos. Se abordan 
procesos históricos que han marcado la región, como la colonización, 
el desplazamiento y las luchas por la autonomía. La propuesta busca 
generar conocimiento comprometido, reflexivo y útil para los pueblos, 
las organizaciones, las asociaciones y las agrupaciones con quienes 
trabajamos en este proyecto.

En el segundo capítulo, titulado “Metodologías corpoterritoriales 
colaborativas tejidas en diálogo”, presentamos la propuesta metodo-
lógica sobre la que nos basamos en este proyecto para la investiga-
ción sobre participación y liderazgo en el territorio de Los Altos de 
Chiapas. Explicamos los procesos que han llevado a su construcción 
a partir de un enfoque colaborativo e intergeneracional en diálogo 
con el territorio y las y los cuerpos que lo habitan. Se parte de un 
cuestionamiento al concepto de participación y del feminismo comu-
nitario y se retoman las ideas de “campos de acción y lucha” (Paredes, 
2013), y  “cuerpo-territorio” (Cabnal, 2010), que permiten desarrollar 
una metodología que denominamos “corpoterritorial”. Presentamos 
nuestra herramienta metodológica fundamental, los talleres-asamblea, 
mostrando cómo estos nos han permitido desencadenar procesos de 
reflexión y formación colectiva, que han fomentado diálogos más ho-
rizontales y centrados en nuestros cuerpos y afectos. Mostramos así, 
cómo todo el diseño metodológico se fue creando a partir de este diálo-
go con las colaboradoras del proyecto, adaptándose a las diversidades 
del territorio y de quienes lo viven. Finalmente, mostramos cómo la 
estrategia de formación y la de capacitación de funcionarios surgieron 



38 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

de los talleres-asamblea diagnóstico y del diálogo abierto y sincero que 
ahí se estableció con las y los participantes.

En el tercer capítulo, presentamos los resultados de los talle-
res-asamblea diagnósticos, enfocándonos en particular en las formas 
en las que se conceptualiza, caracteriza, vive y condiciona la partici-
pación de las bats’i antsetik de San Andrés Larráinzar. Mostramos así, 
los múltiples “espacios de acción y lucha” (Paredes, 2013), que existen 
en el contexto específico del municipio. Asimismo, buscamos enten-
der los sentidos y los significados del concepto de liderazgo, logrando 
identificar las características y las cualidades que se valoran en estas 
figuras-referentes.

El capítulo cuatro hace referencia a dos nociones centrales del pro-
yecto: participación y liderazgo. Partimos de las reflexiones surgidas 
de los talleres-asamblea diagnósticos realizados en San Cristóbal de 
las Casas, con jóvenes mujeres profesionistas que, si bien, habitan la 
ciudad, mantienen una conexión estrecha con comunidades origina-
rias de las que migraron sus abuelas, abuelos, madres y padres. Esta 
condición ha marcado sus trayectorias de vida y de participación, así 
como la orientación hacia las causas por las que han luchado y las 
acciones que han realizado.

El capítulo cinco está centrado en el reconocimiento de las niñeces, 
las adolescencias y las mujeres jóvenes, considerando que hay adul-
tocentrismos y otros formatos que han invisibilizado la participación 
política de las niñas y las adolescentes, y ocasionan fracturas intergene-
racionales que afectan su desarrollo y capacidades; esto se hizo través 
de la exposición de experiencias en talleres dialógicos de acompaña-
miento formativo y utilizando técnicas colaborativas, en los munici-
pios de San Andrés Larráinzar, Mitontic, Venustiano Carranza y San 
Cristóbal de las Casas, en Chiapas, México. Desde esos encuentros 
se van relatando las posibilidades para facilitar la escucha y el habla, 
considerando que hablar ya es una manera de manifestación política. 
Es así que este capítulo contiene una dimensión metodológica para el 



39Introducción

acercamiento horizontal con la infancia y las adolescencias, a través 
de la elaboración de cartografías, de dibujos, de establecer círculos co-
munitarios y, en general, de desarrollar actividades encaminadas a la 
reflexión colectiva desde el propio territorio.

El capítulo seis da cuenta del proceso propio del grupo de trabajo 
en Chile y se integra como referente de trabajo espejo que, de una u 
otra manera, ha sido parte del proceso metodológico en la investiga-
ción. En él, María Antonieta Campos Melo, investigadora de la Uni-
versidad de la Frontera, comparte sus aportes en torno al liderazgo 
y la participación política desde las reflexiones situadas de mujeres 
mapuche lafkenche, entendidos como elementos articuladores de la vida. 
Esta idea central surge del reconocimiento de otras formas de com-
prender los conceptos de liderazgo y participación, más allá de los 
marcos tradicionales; además, nos permite atender en sus trayectorias 
de vida los hitos de relevancia que configuran su historia como mujeres 
lideresas, al mismo tiempo que nos amplía la comprensión teórico-epis-
temológica de estos constructos. Se aborda la forma en que los compo-
nentes de género y etnia definen y direccionan su liderazgo, ya que las 
lideresas mapuche se movilizan por su propia historia y por la reivindica-
ción de derechos para su pueblo y para las mujeres y niñas de sus comu-
nidades. Sus liderazgos se van construyendo con base en la resiliencia 
personal, en los aprendizajes que se desprenden de sus experiencias de 
vida, que también constituyen una fuente de aprendizaje y de genera-
ción de oportunidades cuyo propósito es el küme mogen (equilibrio entre 
todo lo que existe, incluyendo una/o misma/o).

Reflexionar sobre ello resulta fundamental en un proceso de in-
vestigación colaborativa, no solo por su centralidad como objeto de 
estudio, sino, sobre todo, por su papel clave en el fortalecimiento de 
las propias mujeres y sus luchas territoriales.

En la parte final del libro, se presenta una sección fotográfica con 
la cual, a través de imágenes, compartimos el proceso metodológico 
que da cuenta del tejido relacional en la investigación desarrollada en 



40 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

México. Dicha sección no sigue un orden cronológico, sino la secuen-
cia que guía la estructura del libro, con excepción del capítulo 6, que 
integra las imágenes a lo largo del texto. Este capítulo, que da cuenta 
del proceso del grupo de trabajo en Chile, se integra como referente 
de trabajo espejo que, de una u otra manera, ha sido parte del proceso 
metodológico en la investigación.

Referencias 

Alfageme, E., Cantos, R. y Martínez, M. (2003). De la participación al protagonis-
mo infantil. Propuestas para la acción. Plataforma de Organizaciones de Infan-
cia. https://www.sename.cl/wsename/otros/de-la-participacion-al-pro-
tagonismo-nov-2003.pdf

Amigo, A. (2024). Lo que está siendo y lo que puede ser. Las “Lunas Crecientes” y una 
perspectiva niña dentro de los feminismos. Universidad de Ciencias y Artes de 
Chiapas / Centro de Estudios Superiores de México y Centroamérica.

Cabnal, L. (2010). Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento episté-
mico de las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. Arte Sana. La 
casa de las mujeres.

Carosio, A. (2019). La irrupción política del movimiento feminista. Vientos 
Sur, (164). https://vientosur.info/la-irrupcion-politica-del-movimien-
to-feminista/

Celiberti, L. (2010). Feminismos polifónicos, interculturales y dialógicos. El 
“buen vivir” desde la mirada de las mujeres. En Resonancias de género: in-
vestigación, políticas y estrategiastransforrmadoras (pp. 196-207). Congreso In-
ternacional Las políticas de Equidad de Género en Perspectiva: Nuevos 
Escenarios, Actores yArticulaciones. https://www.prigepp.org/media/
documentos/sinergias/PUBLICACION%2BDIGITALcomp48.pdf.

Cussiánovich, A. (2010). Aprender la condición humana. Ensayo sobre pedagogía de la 
ternura. IFEJANT.



41Introducción

De León, L. (2005). La llegada del alma: lenguaje, infancia y socialización entre los 
mayas de Zinacantán. CIESAS / INAH.

De León, L. (2010). Socialización, lenguajes y culturas infantiles: estudios interdisciplina-
rios. CIESAS / Publicaciones de la Casa Chata.

Dietz, G. (2012). Multiculturalismo, interculturalidad y diversidad en educación: una 
aproximación antropológica. FCE.

Duarte, C. (2019). Trastrocaciones adultocéntricas y criterios políticos para la 
igualdad generacional. En C. Duarte, M. Hernández y Y. Palenzuela (Eds.). 
Juventudes en Chile. Miradas de jóvenes que investigan. Vol. 2 (pp. 19-38). Social-edi-
ciones.

Gargallo, F. (2014). Feminismos desde Abya Yala. Ideas y proposiciones de las mujeres de 
607 pueblos en nuestra América. Editorial Corte y Confección. 

Lazar, S. (Ed.). (2013). The Anthropology of  Citizenship: A reader. Wiley-Blackwell.

López, L., Miranda, S. y Torres, E. (2024). Participación política feminista de 
niñas, adolescentes y jóvenes en Chiapas. Desidades. Revista Científica de la 
Infancia, Adolescencia y Juventud, (38), 172-191. https://doi.org/10.54948/
desidades.v1i38.61828

Magistris, G., y Morales, S. (Eds.). (2024). Reinventar el mundo con las niñeces: Del 
adultocentrismo a las perspectivas niñas. Almácigo.

Mannheim, K. (1993) El problema de las generaciones. Revista Española de In-
vestigaciones Sociológicas, (62), pp. 193-242.

Marcos, S. (2014) Actualidad y cotidianidad: la Ley Revolucionaria de Mujeres del EZLN, 
20 años después. Cideci-Unitierra Chiapas. https://sylviamarcos.wordpress.
com/wp-content/uploads/2017/02/planetaria-actualidad-y-cotidiani-
dad-ley-revolucionaria-de-las-mujeres-del-ezln-web.pdf

Namuncura, D. (2016). Pueblos indígenas, reformas constitucionales en Amé-
rica Latina y derechos indígenas en una nueva Constitución. En D. Na-
muncura, J. Pinto, F. Pairican et al. (Eds.), Nueva constitución y pueblos indígenas 
(pp. 19-63). Pehuén Editores.



42 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Núñez, K. (2005). Socialización infantil en dos comunidades ch’oles. Rupturas y continui-
dades: escuela oficial y escuela autónoma [Tesis de Maestría], CIESAS.  http://
ciesas.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1015/789

Núñez, P. (2018). Construcción identitaria de niños y niñas en dos comunidades indígenas, 
desde sus discursos y prácticas en tres ámbitos de sentido: la comunidad, la casa y la es-
cuela [Tesis Doctoral]. Universidad Veracruzana. https://www.uv.mx/pdie/
files/2018/03/Tesis_Kathia-Nunez-Patino.pdf

Paradise, R. (2011). ¿Cómo educan los indígenas a sus hijos? El cómo y el 
porqué del aprendizaje en la familia y la comunidad. En S. Frisancho, M. 
T. Moreno, P. Ruiz y V. Zavala. (Eds.) Aprendizaje, cultura y desarrollo. Una 
aproximación interdisciplinaria (pp. 40- 59). Fondo Editorial de la Pontificia 
Universidad Católica del Perú.

Pérez, N. G., Núñez, K. y Alba, C. (2019). La llegada del “ch’ulel”: etnografía 
sobre la niñez en el pueblo tsotsil de San Pedro, Chenalhó, Chiapas. En 
C. Alba, P. Medina, K. Núñez y M-L.Estudillo (Coords.), Infancias. Diversas 
voces y experiencias con la niñez. UNACH.

Rico, A. (2018). Infancias y maternidades zapatistas: subjetividades políticas emergentes 
en las prácticas educativas y de resistencia-rebelde frente a la contrainsurgencia en Chia-
pas [Tesis de Doctorado]. Universidad Veracruzana. https://www.uv.mx/
pdie/files/2018/03/Tesis_Norma-Angelica-Rico-Montoya.pdf

falta agregar las referencias:

Paredes, J. (2013). Hilando fino. Desde el feminismo comunitario. Cooperativa 
El Rebozo.

Paredes, J. y Guzmán, A. (2014). El tejido de la rebeldía, ¿qué es el feminis-
mo comunitario? Bases para la Despatriarcalización. Editorial Mujeres 

Creando Comunidad.



Capítulo 1
La puente entre bats’si antsetik y mapuche pu zomo: 

cartografía de experiencias

Equipo México-Chile:
Marisa Ruiz Trejo (UNACH) 

Alba Ximena Zambrano Constanzo (UFRO) 
María Antonieta Campos Melo (UFEO)

Osvaldo José Curaqueo Pichihueche (UFRO)
 



Foto 2. Pasantía a Chile, (2-9 de marzo de 2024).



[45]

Introducción 

Este capítulo, escrito por la mano de cuatro investigadoras, tres de 
la Universidad de La Frontera de Chile, y una de la Universidad 
Autónoma de Chiapas, tiene por objetivo establecer un trasfon-

do histórico entre dos regiones físicamente alejadas, pero con enormes 
similitudes que ameritan un análisis comparativo de ambos contextos: 
Los Altos de Chiapas (México), y el territorio Mapuche Lafkenche (Chile). 
Desde nuestras posicionalidades situadas –como investigadoras latinoa-
mericanas del Sur global y como investigadora mapuche–, proponemos 
una lectura crítica del conocimiento histórico-antropológico de ambas 
regiones en y desde nuestros territorios. Este planteamiento busca recu-
perar memorias y resistencias de las bats’i antsetik (mujeres maya-tsotsil 
y maya tseltal), y de las pu zomo mapuche (mujeres mapuche), ofreciendo 
algunos de los antecedentes necesarios para comprender el contexto 
en que se gestaron las investigaciones reunidas en este libro, así como 
compartir algunas claves conceptuales tejidas desde prácticas reflexivas, 
insurgentes y colectivas.

En la primera parte de este capítulo, planteamos “la puente”, una 
propuesta teórico conceptual, proveniente de pensadoras feministas 
chicanas, así como la “cartografía feminista”, originaria de la investi-
gación científica feminista, con el fin de promover herramientas teó-
rico-conceptuales para la etnografía feminista comunitaria en articulación 
con algunas mujeres1 y personas de los principales grupos originarios 
que habitan y que han habitado el territorio Mapuche Lafkenche y de 

1 Entendiendo “mujeres” en un sentido amplio y heterogéneo por la diversidad cultural, 
pero también por las disidencias de género y de la sexualidad.



46 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Chiapas, esto con la intención de percibir la pluralidad de los pueblos 
y los distintos procesos por los que han pasado a lo largo de la historia.

La etnografía feminista comunitaria se refiere a una propuesta metológi-
ca, epistemológica y política, utilizada en este capítulo y a lo largo de 
todo el libro, que se enraiza en el compromiso con las luchas colectivas 
de las mujeres y los pueblos, que cuestiona las jerarquías tradicionales 
de quien investiga y de quienes son investigadas, proponiendo diálogos 
situados y afectivos con los territorios, memorias, emociones y cuerpos. 
Esta etnografía promueve los cuidados, la responsabilidad, el compro-
miso y la reciprocidad, reconociendo los saberes de las comunidades 
como fuentes legítimas de conocimiento, pero procurando, sobre todo, 
que devuelvan algo útil a los sujetos colectivos con quienes trabajan.

Sin un afán totalizador, en la segunda y la tercera parte de este tra-
bajo –divididas en varias secciones–, seleccionamos algunos momentos 
importantes para comprender el contexto  histórico-social  compartido 
entre ambas regiones, particularmente los procesos de colonización, 
desplazamiento, resistencia de los pueblos originarios, las luchas por 
las autonomías en disputa, así como las movilizaciones y las formas de 
organización política de las bats’i antsetik (mujeres maya-tsotsil y maya 
tseltal), y de las pu zomo mapuche (mujeres mapuche).

¿Por qué trazar “una puente” entre Los Altos de 
Chiapas y el territorio Mapuche Lafkenche?

Los Altos de Chiapas (México), y el territorio Mapuche Lafkenche (Chi-
le), son dos regiones que comparten elementos comunes en sus proce-
sos históricos, políticos y sociales. Más aún, la historia de las luchas de 
las mujeres de los pueblos originarios –particularmente, de las bats’i 
antsetik (mujeres tsotsiles y tseltales), y  mapuche pu zomo (mujeres mapu-
che)–, tiene algunos puntos en común, por lo que resulta fundamental 
trazar “la puente” (Moraga y Castillo, 1988).



47
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

“La puente” se refiere a una idea de Kate Rushin (1988), en la línea 
del poema que aparece en la conocida antología Esta puente mi espalda, 
sobre las dificultades de las mujeres negras y de las comunidades ra-
cializadas no blancas, frente a las situaciones de racismo y sexismo en 
las sociedades contemporáneas. Así trazar “la puente” entre Los Altos 
de Chiapas y el territorio Mapuche Lafkenche consiste en hilvanar his-
torias sobre las lógicas patriarcales y racistas, enfrentadas tanto por 
algunas mujeres tsotsiles en el contexto de San Andrés Larráinzar, 
mujeres tsotsiles y tseltales en San Cristóbal de Las Casas, o aquellas 
mapuche pu zomo en las distintas comunidades, todas ellas colaborado-
ras de esta investigación. 

Una de las hebras comunes entre ambos contextos se relaciona 
con la violencia colonial ejercida contra los pueblos originarios desde 
la época de la Colonia hasta la actualidad en ambos contextos. Pero, 
al mismo tiempo, ambas regiones también comparten otro hilo de 
historia común por las múltiples formas de resistencia de las mujeres 
que han producido cambios notables en todo el continente, parti-
cularmente a partir de la campaña continental por los 500 años de 
resistencia indígena en 1992; el otorgamiento del Premio Nobel de la 
Paz a Rigoberta Menchú; la promulgación de la Ley Revolucionaria 
Zapatista de las Mujeres en 1993, en Chiapas; el levantamiento del 
Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN), en 1994; entre 
otros momentos clave. Por el lado mapuche, en la misma época, se 
promulgó en 1993 la Ley Indígena N° 19.253, que representó un 
reconocimiento formal de los derechos de los pueblos indígenas, en 
particular de la identidad territorial lafkenche. Más adelante, en el 
año 2008, a través de la Ley Nº 20.249, conocida como Ley Lafken-
che, se reconocieron los Espacios Costeros Marinos para Pueblos 
Originarios en Chile, entre otros muchos avances. 



48 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

La cartografía feminista como método
 
¿Cómo mapear las experiencias individuales y colectivas en dos 
geografías distantes, pero con historias paralelas desde una perspectiva 
feminista comunitaria? La cartografía ha resultado ser un método 
para registrar y documentar procesos en antropología. Además, la 
cartografía ha permitido ubicar no únicamente actores, sino también 
espacios, tiempos y contextos. Los mapas son “herramientas para la 
visiblización de situaciones, para el registro de aquello que existe, que 
está, que ocupa un espacio” (Bonavitta, 2024, p. 2), pero desde una 
perspectiva feminista como la nuestra “los mapas sirven para visibili-
zar, registrar, y marcar en medio de tanta invisiblidad social y patriar-
cal” (Bonavitta, 2024, p. 2).

Así, la cartografía y los mapas desde una perspectiva feminista 
crítica, territorial y comunitaria, permiten evidenciar, registrar y 
denunciar realidades históricamente olvidadas, como las violencias 
coloniales y patriarcales infringidas en los cuerpos de las mujeres y 
de otros sujetos. Algunas de estas violencias son los feminicidios, el 
acoso, la violencia sexual, el racismo, entre otras, por lo que resulta 
fundamental hacer evidente lo que ocurre en el cuerpo de las mujeres 
con las violencias, abusos y diversas emociones y experiencias 
(Bonavitta, 2024).  Además, para autoras como Diana Lan y Heder 
Rocha (2020) “la importancia de la cartografía social radica en que: 
posibilita la construcción colectiva de cada territorio, conformando su 
identidad y generando conciencia en quienes lo habitan” (s/p).

La utilización de las cartografías feministas como método es una 
práctica cada vez más frecuente en los trabajos científico-sociales de 
América Latina y el Caribe. Esta consiste en el uso de “un conjunto 
de estrategias metodológicas que reubican a los cuerpos de las mujeres 
sobre el mapa” (Silveira, 2019, p. 2), por lo que en esta investigación 
retomamos esta posibilidad de confrontar la comprensión hegemónica 
respecto al mapeo que frecuentemente pone en primer lugar las voces, 
los cuerpos y las experiencias de los varones.



49
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Las cartografías feministas nos permiten mapear Los Altos de Chia-
pas y el territorio Mapuche Lafkenche como regiones multiformes que 
han vivido procesos histórico-sociales compartidos de expropiación de 
tierras, extractivismo y políticas estatales que han marginalizado a sus 
poblaciones originarias. Además, las cartografías pueden expresar los 
modos de resistencia y resiliencia que las mujeres han protagonizado.

El pueblo maya-tsotsil y maya-tseltal y su presencia 
en Los Altos de Chiapas

Los pueblos maya-tsotsil y maya-tseltal de Los Altos de Chiapas abar-
can distintas comunidades, formas lingüísticas (aunque relacionadas), 
organizativas, religiosas, costumbres, tradiciones, manifestaciones cul-
turales, entre otros aspectos. El pueblo tsotsil, que en la lengua ori-
ginaria quiere decir “la gente murciélago”, se estableció por mucho 
tiempo en “tierra de peñascos calizos y sobresalientes volcánicas, de 
cuevas y sumideros, de valles elevados rodeados por bosques de pinos 
y encinos” (Laughlin, 1993, p. 119). 

El territorio del pueblo tsotsil abarca “una franja irregular de 40 
km de ancho, inicia en las tierras bajas tropicales, cerca de Huitiupán, 
atravesando la sección occidental de la cadena montañosa hasta caer 
en el río Grijalva, a casi 150 km al sur” (Laughlin, 1993, p. 119). Una 
gran parte de la población tsotsil vive en las montañas a una altura en-
tre 1500 a 2000 msnm y el clima en los meses de verano es frío y muy 
húmedo, aunque en las últimas décadas del siglo XX y principios del 
XXI, muchas personas tsotsiles se han establecido en los Estados Uni-
dos, conformando “comunidades transnacionales” (Besserer, 1999).

De acuerdo con algunos autores, las personas del pueblo tsotsil tam-
bién aparecen en la literatura como “quelen, queren, sotail, sotalem, tzotzlem, 
tzotzil, zozil” (Laughlin, 1993, p. 120), y constituyen  uno de los grupos 
con mayor número de hablantes de lengua mayense. La lengua tsotsil es 
ampliamente hablada en más de veinticuatro comunidades, de las cuales 



50 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

la mayoría tienen el reconocimiento de municipio: Bochil, El Bosque, 
Chalchihuitán, Chamula, Chenalhó, Huistán, Huitipán, Ixtapa, Jitotol, 
Larráinzar (tradicionalmente llamado San Andrés Chamula), Mitontic, 
Pantelhó, Pueblo Nuevo Solistahuacán, Simojovel de Allende, Soyaló, 
Teopisca, Totolapa, Venustiano Carranza (tradicionalmente conocido 
como San Bartolomé), El Zapotal (tradicionalmente llamado San Lucas), 
y Zinacantán (Laughlin, 1993, pp. 120-121), entre otras.  Así, describe 
Laughlin (1993), la dinámica del pueblo tsotsil en Los Altos de Chiapas:

Las tierras bajas tropicales están pobladas principalmente por 
personas tsotsiles que han ampliado su territorio tradicional 
hacia el sur y el oeste y son visitadas temporalmente por los 
milperos de las montañas. A lo largo de toda la frontera este, 
el territorio tsotsil hace contacto con los tseltales que están es-
trechamente relacionados cultural y lingüísticamente. Al norte 
están los choles y los zoques. San Cristóbal de Las Casas es el 
centro ladino de mayor actividad en Los Altos. La mayoría de 
las poblaciones ladinas están agrupadas sobre las fronteras sur 
y oeste (Laughlin, 1993, p. 120).

Por otra parte, el pueblo maya-tseltal habita en la parte central de 
Chiapas. Para Alfonso Villa Rojas (1993), el territorio del pueblo ma-
ya-tseltal está dividido en:

(…) tres zonas naturales: “declives moderados y planicies en el 
sur (Amatenango del Valle, Aguacatenango, Pinola, Soyatitán 
y Socoltenango); grandes elevaciones y terrenos irregulares en 
la parte central (Chanl, Oxchuc, Tenejapa, Cancuc, Abasolo y 
Altamirado) y hacia el norte pequeñas montañas (Villa Rojas, 
1993, p. 183).

Durante el periodo colonial inicial, comprendido entre 1524 y 
1545, tuvieron lugar episodios de extrema violencia en los que los 



51
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

colonizadores impusieron por la fuerza su dominio, atacando a las 
poblaciones originarias de estos territorios. Estos actos no fueron he-
chos aislados, sino parte de un proceso sistemático de conquista y so-
metimiento que sentó las bases de la colonialidad que persiste hasta 
nuestros días (Quijano, 1999). Posteriormente, en 1545, se inició el 
periodo de catequización y consolidación del gobierno colonial espa-
ñol, marcado por la llegada de Fray Bartolomé de Las Casas junto con 
diecisiete frailes dominicos (Villa Rojas, 1992, p. 185). Este momento 
representó el comienzo de una nueva fase en el proyecto colonizador, 
en la que la imposición religiosa y la reorganización territorial busca-
ron subordinar no solo los cuerpos, sino también las espiritualidades y 
los sistemas de organización de los pueblos originarios.

Durante el siglo XVII y buena parte del XVIII, se consolidó el 
sistema de esclavitud y de encomiendas instaurado por la Corona es-
pañola, mediante el cual las personas de los pueblos originarios en 
Chiapas, y en muchas otras partes de América Latina y el Caribe, fue-
ron sometidas a regímenes de explotación extrema. Obligadas a pagar 
tributos desproporcionados, trabajar en plantaciones y servir como 
tamemes2 o cargadores al servicio de los encomenderos; sus cuerpos 
y fuerzas fueron instrumentalizados como parte esencial del engra-
naje colonial (Villa Rojas, 1992). Esta forma de dominación no solo 
implicó despojo material, sino también una profunda violencia sobre 
las formas de vida, los vínculos comunitarios y los saberes ancestrales. 
Estas estructuras coloniales persisten hoy en día en múltiples formas 
de explotación, desigualdad y racismo estructural. 

2 Personas que eran utilizadas para cargar mercancías o personas a pie durante el 
periodo colonial.



52 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Contexto histórico-social de Chiapas: Del Clásico 
maya a las luchas de las mujeres zapatistas 

En el sureste de México, los procesos de colonización comenzaron 
desde mediados de siglo XIV con la llegada del atardecer incierto del 
Clásico Maya hasta los procesos de capitalismo petrolero, pasando 
por el trueque y las monedas de cacao, las grandes guerras de castas, 
las fincas ganaderas del Grijalva, la Frailesca o Simojovel y los peones 
acasillados, las plantaciones del Soconusco y los jornaleros agrícolas 
de Los Altos, de Guatemala y del Centro de México; los ingenios de 
Pujiltic, o la búsqueda de libertad de los tsotsiles de Chamula o de San 
Bartolomé de los Llanos, las luchas agrarias y sindicales de los años 
treinta, entre otros procesos  (García de León, 1985).

A pesar de las lógicas de opresión, la resistencia de algunas 
personas de los pueblos originarios como Jacinto Pérez “Pajarito” 
(Gaitán, 2013), a principios de siglo XX, muestran que las dinámicas 
de dominación han tenido respuesta, aunque no sin complejidades y 
entramados de poder. Las comunidades de los pueblos originarios no 
han permanecido pasivas ante los distintos ataques, invasiones, traba-
jo forzoso, endeudamiento, encasillamiento en fincas, pago de renta 
de los “baldíos”, entre otras maneras de sometimiento, y han oscilado 
entre los ejercicios estatales de “pacificación” a las armas en la lucha 
por la tierra (García de León, 1985; Rus, 2004).

Con el transcurso del siglo XX, las rebeliones de los pueblos 
originarios se incrementaron, y en los años ochenta la historia del 
movimiento campesino y del agrarismo mexicano pos-revolucionario 
vivió una inflexión: por un lado, el fracaso de la política agrarista 
del Estado; y por otro, la radicalización del movimiento campesino 
(Batra, 1985), que convive al mismo tiempo, según algunos autores, 
con la “comunidad revolucionaria institucional”(Rus, 1995, en 
Millán, 2014, p. 42).  



53
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

En 1994, el levantamiento zapatista mostró su rechazo ante la fir-
ma del Tratado de Libre Comercio (TLC), entre México, Canadá y 
Estados Unidos. El EZLN (Ejército Zapatista de Liberación Nacio-
nal), desplegó su fuerza a nivel global a través de los medios masivos 
de comunicación y del internet. Las luchas por la tierra a nivel local se 
convirtieron en espacios de diálogo y politización de las autonomías 
frente a los poderes del Estado, así como formas de resistencia a nivel 
global frente al neoliberalismo. 

Al levantamiento de 1994, algunas autoras se refieren como “neo-
zapatismo indígena” lo que significa un “movimiento localizado y en 
interacción –e intersección–, contradicciones políticas, religiosas y de 
resistencia étnica de larga data, heredero de una rica historia de lucha 
agraria y campesina, para comprender mejor la profundidad de su 
genealogía” (Millán, 2014, p. 36). Según Millán (2014):

El neozapatismo indígena, civil y popular excede las demandas 
del campesinado de los ochenta en el sentido de abandonar la 
demanda de la renovación del agrarismo por parte del estado, 
prefigurandose en su acción tanto discursiva como práctica la 
posibilidad de definir una nación alternativa. (p. 43)

Entre las distintas movilizaciones, autoras como Margara Millán 
(2014), señalan varias vertientes neozapatistas: la de la selva que “pro-
viene de la organización campesina agraria”; la de Los Altos de Chia-
pas originada “de una experiencia anticaciquil”, y la de la región norte 
que “se compone de la lucha ante la aún inacabada sucesión de agra-
vios tanto de los hacendados como del corporativismo estatal” (Mi-
llán, 2014, p. 36). Cada región tuvo su propia forma de organización 
rebelde, pero, en general, la insurrección guerrillera se alineó frente a 
la impunidad y las prácticas de “un estado autoritario y corporativis-
ta” (Millán, 2014, p. 49). 



54 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Ante el gobierno de Carlos Salinas de Gortari (1988-1994), las ins-
tituciones gubernamentales mexicanas redujeron la atención y los re-
cursos en el campo y se hicieron modificaciones del subsidio al agro, 
obteniendo una “descapitalización del mismo”, en medio de una re-
tórica del neoliberalismo social en su supuesto combate a la pobreza 
(Oehmichen, 2003). 

Al mismo tiempo, el entorno de organización de las mujeres indí-
genas proliferó y estas acompañaron a los movimientos campesinos en 
distintas movilizaciones junto con organizaciones mixtas, pero tam-
bién organizaciones separatistas, tales como: 

(…) la Organización Independiente de Mujeres Indígenas 
(OIMI), las Mujeres de Motozintla, Mujeres de Margaritas, Mu-
jeres de Ocosingo, Mujeres de Jiquipilas y la Organización de 
Mujeres Artesanas de Chiapas J’pas Joloviletik (Las que hacen 
Tejido), en Los Altos, La Cooperativa de Alfareras J’pas Lume-
tik (Amatenango), Cooperativa de Tejedoras Jolom Mayaetik 
(Tejedoras Mayas en Tzotzil), entre otras. (Millán, 2014, p. 53) 

Una tradición de trabajos colaborativos entre académicas y activis-
tas mestizas con mujeres indígenas representó algunas de las investi-
gaciones con perspectiva de género de los años ochenta y noventa del 
siglo XX. Trabajos como los de Mercedes Olivera (1994), y Aída Her-
nández Castillo (1998), muestran articulaciones con diversas organi-
zaciones, tales como el Grupo de Mujeres de San Cristóbal, COLEM, 
el Centro de Investigación y Acción para la Mujer (CIAM), el Centro 
de Capacitación para la Ecología y Salud de San Cristóbal (CCESC), 
Chiltak, Kinal Anzetik, CODIMUJ, entre otras.

Los acuerdos firmados entre un ejército insurgente y el gobierno 
mexicano, en ese entonces representado por Salinas de Gortari, cons-
tituyeron un evento que generó múltiples debates y discusiones, con 
una trascendencia internacional enorme, así como con una trans-
formación de la estructura política local organizada, de lo que en 



55
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

antropología se ha denominado como sistema de cargos o jerarquía 
político religiosa (Ortelli, 2022).

La paramilitarización y la militarización como práctica constante 
en Chiapas, durante las últimas décadas del siglo XX, afectó parti-
cularmente a las comunidades y los pueblos originarios, poniendo en 
peligro su sobrevivencia física y cultural (Hernández, 2007). Masacres 
como la de Acteal en 1997, aún siguen impunes, a pesar de que va-
rios responsables han sido identificados por distintas organizaciones 
de derechos humanos y prensa, y que el caso involucró a grupos de 
niños y mujeres, varias de ellas embarazadas y tratadas con saña, así 
como mutilaciones corporales ausentes en los conflictos comunitarios 
anteriores (Hernández, 2007).

Formas de resistencia, participación y ciudadanía: 
profesionistas maya-tsotsiles y tseltales en Chiapas

A pesar de las situaciones adversas, el siglo XXI ha traído consigo 
la proliferación de una notable producción de conocimiento y de 
pensamiento crítico de parte de investigadores, investigadoras e inte-
lectuales de los pueblos originarios, representando varios de ellos las 
primeras generaciones en sus familias en haberse incorporado a las 
universidades y en obtener por primera vez títulos de doctorado, tanto 
en universidades nacionales como internacionales. Un ejemplo de ello 
es Jacinto Arias, quien es autor del libro El mundo numinoso de los mayas: 
estructura y cambios contemporáneos (Arias, 1991), trabajo clave sobre la 
cosmovisión del pueblo tsotsil, como parte de su paso por la Universi-
dad de Princeton, y quien se convirtió en el primer investigador tsotsil 
con un doctorado en Chiapas. 

Georgina Méndez Torres (2018), de origen maya-chol, recibió el 
doctorado en Antropología por la Universidad Autónoma Metropo-
litana, elaborando una tesis sobre estrategias políticas y organizativas 
de mujeres indígenas en Ecuador, Guatemala y México, siendo una de 



56 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

las primeras investigadoras de origen maya-ch’ol en analizar este tipo 
de espacios creativos, constructivos, lúdicos y propuestas teóricas de 
las mujeres indígenas en América Latina.

En las últimas décadas, algunas investigadoras de pueblos originarios 
han realizado diversos trabajos académicos, a pesar de las difíciles expe-
riencias de racismo que muchas de ellas han vivido, particularmente en 
instituciones de educación superior. Así lo señalan Marina Cadaval Na-
rezo, Yamili Chan Dzul, Angélica Hernández Vásquez, Rosalba Icaza 
Garza, Georgina Méndez Torres, Lucía Olivas Espino, Carmen Osorio 
Hernández, Patricia Pérez Moreno y Miriam Uitz May (2023), en un 
capítulo en donde reflexionan colectivamente sobre la experiencia de 
al menos diez mujeres profesionistas de origen nahua, zapoteca, maya, 
ñuu savi, tseltal, tsotsil, cho’l, rarámuri3 y mestiza sobre el racismo en la 
educación superior.

En esa línea, las formas de participación y ejercicios de ciudadanía 
de algunas personas del pueblo maya-tsotsil y tseltal pueden entender-
se más allá de los enfoques clásicos de participación política, debido 
a que muchas mujeres y hombres profesionistas tsotsiles de algunos 
municipios de Los Altos de Chiapas han conquistado espacios políti-
cos y sociales, al disputar el monopolio del sistema de cargos sobre el 
acceso a la ciudadanía, produciendo enormes transformaciones en las 
relaciones de género (Ortelli, 2022). 

Trabajos como el de Paola Ortelli (2022), han mostrado la experien-
cia de algunas mujeres en municipios como el de San Andrés Larráin-
zar, que vivieron un proceso paulatino y tardío en el acceso a los cargos 
de regidoras y síndicas en el ayuntamiento constitucional, lo que las 
convirtió en actoras comunitarias relevantes, con un papel de interme-
diación entre el Estado y los municipios (Ortelli, 2022). Con formación 

3  Mantenemos las mayúsculas como una reivindicación para enfatizar el carácter co-
lectivo, identitario y político de estos términos, más allá de un simple marcador étnico 
o lingüístico. Lo utilizamos aquí como criterio importante que coincide con nuestra 
postura política y epistémica.



57
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

en instituciones de educación superior fuera de los municipios y como 
migrantes retornadas, han sido mujeres profesionistas acompañantes de 
procesos sociopolíticos y económicos locales (Ortelli, 2022).

Al mismo tiempo, las resistencias contemporáneas a partir de las 
luchas territoriales y de los distintos procesos de construcción de au-
tonomías, liderazgos comunitarios y formas diversas de participación 
política no se han centrado únicamente en denunciar las lógicas an-
drocéntricas y etnocéntricas, sino en contemplar las lógicas del adul-
tocentrismo. Tanto la región de Los Altos de Chiapas como La Arau-
canía y la región del Bio Bio, se enmarcan en un contexto histórico 
cultural en el que es fundamental visibilizar la diversidad de formas 
en que participan las niñeces en sus contextos comunitarios (Núñez, 
2018). En particular, la comunidad, la casa y la escuela son espacios 
complementarios en los territorios zapatistas en los que los niños y las 
niñas construyen comunidad y muestran desde sus voces, la impor-
tancia de su participación y acción política. De ahí la importancia de 
las luchas de los pueblos originarios por el pleno reconocimiento a sus 
autonomías (Núñez, 2018).

El pueblo mapuche y la presencia en el territorio 
lafkenche

El pueblo mapuche es uno de los pueblos originarios más numerosos 
de América del Sur, con presencia histórica en el territorio conocido 
como Wallmapu, que abarca el sur de Chile y el suroeste de Argentina. 
Antes de la colonización europea y la formación de los Estados nacio-
nales, el pueblo mapuche mantenía formas autónomas de organiza-
ción política, cultural y territorial, basadas en sistemas comunitarios 
y una profunda conexión espiritual con la naturaleza (Marimán et al., 
2006; Melin et al., 2019). Actualmente, las comunidades mapuche, con 
una marcada presencia, vitalidad lingüística, prácticas culturales y pre-
sencia de organizaciones tradicionales, se encuentran principalmente 



58 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

en la región de La Araucanía y en partes de las regiones del Biobío, 
Los Ríos y Los Lagos en Chile. También existe una numerosa diáspora 
mapuche en centros urbanos como Santiago y Temuco (Pinto, 2012). 
Estas regiones están situadas en el sur del país, entre los 37° y 42° de 
latitud sur, y presentan una geografía diversa que incluye montañas, 
volcanes, lagos, ríos, extensas áreas de bosques nativos y, en el caso de 
los lafkenche, una larga franja de litoral costero del Océano Pacífico.

Dentro del pueblo mapuche existen diversas identidades territo-
riales. Los mapuche lafkenche –cuyo nombre significa “gente del mar” 
en mapudungun–, se localizan principalmente en las zonas costeras 
del sur de Chile, a lo largo del borde del Océano Pacífico, en comunas 
como Tirúa, Saavedra, Carahue, Toltén y Mariquina. Para los lafken-
che, el mar (lafken), es parte esencial de su vida cultural, económica y 
espiritual, configurando una relación identitaria única basada en el uso 
tradicional de los recursos marinos y costeros (Marimán et al., 2006).

En Saavedra, comuna ubicada en la costa oeste de la región de La 
Araucanía, la zona del Lago Budi –uno de los pocos lagos salados de 
América del Sur–, constituye un centro vital para las comunidades 
lafkenche. La vida en torno al Budi combina prácticas tradicionales 
como la pesca artesanal, la recolección de mariscos, la agricultura de 
pequeña escala y una rica vida espiritual (Zambrano et al., 2024).

En Tirúa, comuna costera situada más al norte, en la región del 
Biobío, las comunidades lafkenche han enfrentado históricamente pro-
cesos de despojo territorial asociados a la expansión de monocultivos 
forestales y a la privatización de espacios marítimos. Tirúa es hoy un 
territorio donde las demandas por la recuperación de tierras ances-
trales y la defensa del mar articulan dinámicas intensas de organiza-
ción comunitaria y movilización política (Correa, 2021; Cayuqueo y 
Quiroga, 2021).

Estos territorios, ampliamente afectados por los procesos de colo-
nización y extractivismo, son también espacios de resistencia activa, 
revitalización cultural y defensa de la autonomía mapuche.



59
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Contexto histórico-social: colonización, 
desplazamiento y autonomías en disputa

La historia del pueblo mapuche está profundamente marcada por 
procesos de colonización y resistencia. Antes de la constitución del 
Estado chileno, el Wallmapu –territorio mapuche–, conformaba una 
unidad geopolítica, cultural y social independiente, con formas pro-
pias de organización política y económica (Marimán et al., 2006; Me-
lin et al., 2019). Esta autonomía se vio alterada en el siglo XIX con el 
avance militar y la ocupación estatal.

La Ocupación de La Araucanía (1861-1883), ), o la mal llamada 
“Pacificación de La Araucanía”, representó el inicio de una política 
sistemática de despojo y subordinación. A través de campañas mili-
tares, imposición de reducciones territoriales y entrega de títulos de 
merced, el Estado chileno reconfiguró el territorio ancestral en favor 
de intereses colonizadores, agrícolas y extractivistas (Pinto, 2012). En 
la zona lafkenche, el despojo de tierras costeras estratégicas impactó 
directamente las formas de vida, el acceso al mar y las prácticas cultu-
rales ligadas al lafkenmapu (territorio del mar y las costas).

Este proceso de colonización no se limitó al plano material. Des-
de perspectivas decoloniales, se comprende que también implicó una 
reestructuración simbólica: la negación de las epistemologías, las espi-
ritualidades y las estructuras comunitarias mapuche (Quijano, 1999; 
Segato, 2016). La escolarización obligatoria, la represión por el uso de 
la lengua y la criminalización de las formas tradicionales de organiza-
ción formaron parte de estrategias de subordinación cultural que bus-
caban “integrar” al pueblo mapuche bajo parámetros occidentales.

Durante el siglo XX, la relación entre Estado y pueblos originarios 
estuvo mediada por políticas asistencialistas y proyectos de integra-
ción subordinada. La promulgación de la Ley Indígena Nº 19.253 
(1993), supuestamente reconocedora de derechos indígenas, dio lugar 
a mecanismos institucionales como las Áreas de Desarrollo Indígena 



60 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

que focalizan la intervención estatal en territorios indígenas; sin em-
bargo, la implementación real ha sido insuficiente para revertir los 
patrones estructurales de despojo y exclusión, especialmente en terri-
torios lafkenche (Cifuentes y Garrido, 2018).

La continuidad de la colonización en el presente se evidencia en 
las tensiones por el acceso a los territorios ancestrales, la expansión 
de monocultivos forestales, la apropiación de espacios costeros y los 
procesos de criminalización de las demandas mapuche (Cayuqueo y 
Quiroga, 2021; Correa, 2021).

Frente a estos procesos, los mapuche han desarrollado múltiples for-
mas de resistencia y reexistencia. La reivindicación del territorio como 
base de la identidad colectiva, las movilizaciones por la autonomía po-
lítica, y la recuperación de prácticas culturales y espirituales, constitu-
yen pilares de una lucha por la autodeterminación que continúa en el 
presente (Zambrano et al., 2024; Zambrano y Campos, 2024).

Colonización e intervención estatal en la zona mapuche 
lafkenche

La zona lafkenche ha sido históricamente un espacio estratégico para el 
pueblo mapuche, no solo por su riqueza natural –lagos, ríos, mar–, sino 
también por su dimensión espiritual y cultural. Sin embargo, desde la 
segunda mitad del siglo XIX, con la consolidación del Estado chileno y 
la implementación de políticas expansionistas, este territorio fue objeto 
de una colonización sistemática que alteró las relaciones sociales y co-
munitarias, el uso del territorio y los modos de vida tradicionales.

Durante el proceso de Ocupación de La Araucanía (1861-1883), el 
Estado chileno extendió su dominio sobre el Wallmapu mediante la 
fuerza militar y la instalación de proyectos de colonización agrícola, 
que implicaron la entrega de tierras indígenas a colonos chilenos y 
extranjeros (Pinto, 2012; Marimán et al., 2006). En la zona lafkenche, 
el avance sobre los espacios costeros tuvo un impacto particularmente 



61
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

grave: se limitaron los accesos tradicionales al mar, se restringió la 
pesca y la recolección de recursos marinos, y se desarticularon los sis-
temas productivos asociados al lafkenmapu.

A lo largo del siglo XX, la intervención estatal continuó profundizan-
do el despojo. Proyectos como la expansión de monocultivos forestales, 
la construcción de infraestructura costera y la explotación industrial de 
recursos marinos intensificaron la presión sobre los territorios lafkenche 
(Correa, 2021; Cayuqueo y Quiroga, 2021). Estas dinámicas no solo 
afectaron los medios de subsistencia, sino que también alteraron las re-
laciones sociales, provocando desplazamientos forzados y el deterioro 
de prácticas culturales ancestrales.

En respuesta a estas tensiones, las comunidades lafkenche impulsa-
ron diversas estrategias de defensa territorial. Uno de los hitos más sig-
nificativos fue la promulgación de la Ley Nº 20.249 (2008), conocida 
como Ley Lafkenche, que permite a las comunidades solicitar el reco-
nocimiento de Espacios Costeros Marinos para Pueblos Originarios. 
Esta ley busca proteger los usos consuetudinarios del borde costero y 
reconocer los derechos históricos sobre estos territorios (Biblioteca del 
Congreso Nacional de Chile, 2018).

No obstante, la aplicación de la Ley Lafkenche ha enfrentado múl-
tiples obstáculos: la lentitud en los procesos de tramitación, la resisten-
cia de sectores industriales (pesqueros, turísticos y acuícolas), y las pre-
siones políticas para restringir su implementación, han debilitado su 
alcance efectivo (Radio JGM, 2024). La reciente controversia respecto 
a propuestas de suspensión de la ley revela las persistentes tensiones 
entre las comunidades indígenas y los intereses económicos hegemó-
nicos en los territorios costeros.



62 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Resistencias en Tirúa y Budi

Resistencias en Tirúa

Uno de los conflictos más significativos en la comuna se relaciona con 
el avance de las plantaciones forestales de empresas como Arauco y 
Mininco. El modelo forestal basado en plantaciones de monocultivo ha 
transformado de manera profunda el paisaje y las formas de vida en el 
centro-sur de Chile. En estas zonas, el avance de las empresas forestales 
ha implicado procesos de despojo territorial, pérdida de biodiversidad y 
degradación ambiental, afectando especialmente a comunidades mapu-
che lafkenche. Según el informe Plantaciones en Conflicto (Environmental 
Paper Network, Colectivo Viento Sur & Global Forest Coalition, 2022), 
las plantaciones forestales se expandieron diez veces entre 1975 y 2007, 
llegando a cubrir cerca del 43 % del paisaje regional. Estos datos evi-
dencian que la conflictividad socioecológica asociada al modelo forestal 
no es un fenómeno aislado, sino una expresión estructural de tensiones 
entre desarrollo económico y derechos territoriales. Estas condiciones 
han impulsado procesos de resistencia que no solo se expresan en lo am-
biental, sino también en el plano político-institucional: desde la década 
de 1990, la presencia mapuche en el municipio ha ido en aumento, 
modificando las formas de representación local y consolidando una ma-
yor incidencia de las comunidades en el gobierno comunal (Alvarado, 
2015). De esta manera, la resistencia en Tirúa articula tanto la defensa 
socioambiental frente a las forestales como la disputa institucional por 
espacios de participación política.

Resistencias en Saavedra (Budi)

Frente a las dinámicas de despojo y marginalización histórica, las co-
munidades lafkenche del Budi han desplegado diversas estrategias de 
resistencia y reterritorialización. Un ejemplo emblemático es la expe-
riencia de la comunidad Llaguepulli, que desde fines de la década de 



63
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

1990 ha impulsado un modelo de turismo comunitario intercultural, 
combinando la revitalización de prácticas culturales con iniciativas de 
desarrollo económico sustentable (Álvarez et al., 2019).

En el plano político-jurídico, la promulgación de la Ley 20.249 (co-
nocida como Ley Lafkenche), abrió la posibilidad de solicitar Espacios 
Costeros Marinos de Pueblos Originarios (ECMPO). En el caso del 
Budi, las comunidades organizadas a través del Aylla Rewe Budi, han 
llevado adelante procesos de postulación como forma de resguardar el 
uso consuetudinario de los recursos marinos y costeros; sin embargo, 
estas solicitudes han enfrentado trabas administrativas y oposición em-
presarial (Rojas, 2023).

Cabe destacar el rol de las mujeres lafkenche, quienes han encabe-
zado liderazgos comunitarios en los procesos de defensa territorial, arti-
culando la continuidad cultural con el bienestar colectivo y el fortaleci-
miento de redes locales de cuidado (Zambrano et al., 2024). Estas formas 
de liderazgo han sido fundamentales para sostener la participación polí-
tica y la transmisión de saberes en contextos de adversidad. Asimismo, 
investigaciones recientes sobre los Espacios Costeros Marinos para Pue-
blos Originarios (ECMPO), evidencian que, pese a la fragmentación 
de tierras desde los antiguos títulos de merced, las comunidades coste-
ras han mantenido una continuidad histórica en sus prácticas de uso y 
ocupación del bordermar, lo que refuerza la legitimidad de sus actuales 
demandas de reconocimiento territorial (Araos, 2020).

Experiencias recientes de liderazgo de las mujeres 
indígenas

Los procesos de liderazgo femenino en Budi y Tirúa no solo respon-
den a condiciones locales, sino que también interpelan a las lógicas 
patriarcales y coloniales que han configurado históricamente la polí-
tica en La Araucanía y en Chile. En el Budi, el ingreso de mujeres a 
espacios de conducción comunitaria muestra cómo los vacíos dejados 



64 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

por liderazgos masculinos se transformaron en oportunidades para 
redefinir las formas de autoridad, integrando saberes adquiridos en 
contextos de pobreza, migración y violencia, y desplegando habilida-
des de mediación con el Estado y sus programas. En Tirúa, la acción 
impulsada por la Iglesia jesuita con las niñeces y las juventudes, junto 
con el acompañamiento temprano a familiares que ejercían liderazgos 
comunitarios, abrió un espacio de socialización política que facilitó la 
emergencia de lideresas con capacidad de incidir tanto en la organiza-
ción comunitaria como en la institucionalidad municipal.

En ambos casos, el protagonismo femenino evidencia una disputa 
más amplia por el derecho a ejercer poder en territorios históricamente 
subordinados, ampliando las fronteras de la participación mapuche y 
cuestionando la exclusión estructural en los niveles regional y nacional. 
Estas trayectorias, al mismo tiempo que sostienen la vida comunitaria, 
redefinen las nociones de ciudadanía y abren horizontes hacia formas 
de autodeterminación que desafían el orden político establecido.

La comparación entre Tirúa y Budi permite observar cómo la co-
lonización maderera y forestal transformó radicalmente los territo-
rios, generando nuevas formas de despojo y dependencia económica. 
Sin embargo, las comunidades mapuche respondieron con repertorios 
diversos de resistencia que van desde la reterritorialización económi-
co-cultural (Llaguepulli), pasando por la defensa jurídica del borde 
costero mediante ECMPO, hasta la participación institucional en los 
municipios. Estas experiencias expresan un proceso más amplio de 
soberanía cotidiana que articula la defensa del territorio con nuevas 
formas de hacer política. Como advierte  el Grupo Internacional de 
Trabajo sobre Asuntos Indígenas (IWGIA), las principales causas de 
conflicto entre el Estado chileno y las comunidades mapuche se rela-
cionan con la expansión del modelo forestal y otros proyectos extrac-
tivos en territorios ancestrales, los cuales profundizan la conflictividad 
socioambiental y las disputas por la autodeterminación. Estos proce-
sos no constituyen hechos aislados, sino expresiones de una resistencia 



65
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

histórica que articula defensa territorial, identidad cultural y derechos 
colectivos (Aldana, 2019).

Este recorrido nos prepara para la sección siguiente, donde se profun-
diza en el rol de las mujeres mapuche lafkenche, destacando cómo sus tra-
yectorias lideran procesos de resistencia y reconfiguración comunitaria.

La experiencia en la zona lafkenche ilustra de manera paradigmática 
la continuidad histórica de la colonización: desde la ocupación militar 
hasta las formas contemporáneas de despojo territorial, pasando por po-
líticas públicas que, aunque formalmente reconocen derechos, terminan 
subordinadas a las lógicas extractivistas y de privatización de los bienes 
comunes (Observatorio de Desigualdades, 2017; Grimaldi, 2019).

En este escenario, las comunidades lafkenche sostienen una lucha 
que no solo apunta a la recuperación de espacios físicos, sino también 
a la defensa de formas de vida que articulan territorio, identidad y 
espiritualidad como dimensiones inseparables.

Resistencias históricas y actuales 

A pesar de los procesos históricos de despojo, marginación y violen-
cia estructural, el pueblo mapuche ha sostenido múltiples formas de 
resistencia que, lejos de ser reacciones aisladas, constituyen proyectos 
colectivos de afirmación identitaria y territorial. En las últimas déca-
das, estas resistencias han adquirido un carácter más articulado, com-
binando acciones de recuperación territorial, revitalización cultural, 
litigios jurídicos, movilizaciones políticas y propuestas de construcción 
de autonomías (Marimán et al., 2006; Melin et al., 2019).

La reivindicación territorial se sitúa en el centro de las luchas con-
temporáneas. La recuperación de tierras usurpadas mediante acciones 
legales, de hecho, constituye una estrategia fundamental para garan-
tizar la supervivencia colectiva y el ejercicio de la autodeterminación. 
Estos procesos no solo buscan reparar daños históricos, sino también 



66 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

reconstituir las bases materiales y simbólicas de la vida mapuche, en 
torno al vínculo espiritual, productivo y cultural con el Wallmapu 
(Zambrano y Campos, 2024).

Junto a la recuperación territorial, se han fortalecido procesos de 
revitalización cultural, con énfasis en la enseñanza del mapudungun, la 
recuperación de prácticas ancestrales como el nguillatún, el fortaleci-
miento de autoridades tradicionales como los lonkos, machis y werken, 
y la revalorización del conocimiento ancestral en salud, agricultura y 
espiritualidad (Cayuqueo y Quiroga, 2021; Melin et al., 2019).

A nivel jurídico y político, el movimiento mapuche ha articulado 
demandas por el reconocimiento de derechos colectivos, la autono-
mía territorial y la participación efectiva en la toma de decisiones que 
afectan sus territorios. Iniciativas como la promoción de los Espacios 
Costeros Marinos para Pueblos Originarios (ECMPO), a través de 
la Ley Lafkenche (Biblioteca del Congreso Nacional de Chile, 2018), o 
la participación en procesos constitucionales recientes, reflejan una 
estrategia múltiple que combina acción directa, incidencia política y 
litigios nacionales e internacionales (Grimaldi, 2019).

No obstante, estas resistencias enfrentan múltiples obstáculos. La 
criminalización de las demandas mapuche, expresada en la aplicación 
de leyes de seguridad interior, el uso desproporcionado de la fuer-
za pública y la construcción mediática de discursos que asocian la 
demanda territorial al terrorismo, configuran un escenario adverso 
para el ejercicio efectivo de los derechos indígenas (Vergara y Mella-
do, 2018; Correa, 2021).

A pesar de ello, las luchas territoriales y culturales impulsadas por las 
comunidades mapuche, especialmente en territorios como la zona lafken-
che, constituyen expresiones vivas de resistencia y construcción de alterna-
tivas frente al proyecto colonial-capitalista que históricamente ha buscado 
su sometimiento. Estas trayectorias no solo expresan respuestas locales al 
despojo, sino que configuran un campo de disputa política más amplio 
donde las mujeres mapuche lafkenche han emergido como protagonistas.



67
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

El rol de las mujeres mapuche lafkenche: Liderazgos 
comunitarios, resistencia y reconstrucción territorial

En las últimas décadas, las mujeres mapuche lafkenche han emergido 
como voces fundamentales en los procesos de defensa territorial, revi-
talización cultural y construcción de autonomías. Desde los territorios 
costeros, han sostenido luchas que articulan no solo la recuperación 
de espacios físicos, sino también la afirmación de formas de vida an-
cestrales, en resistencia al proyecto colonial, capitalista y patriarcal 
(Garcés y Zambrano, 2019; Zambrano y Campos, 2024).

Los procesos de liderazgo femenino en Budi y Tirúa no solo res-
ponden a condiciones locales, sino que también interpelan las lógicas 
patriarcales y coloniales que han configurado históricamente la política 
en La Araucanía y en Chile. En el Budi, el ingreso de mujeres a espa-
cios de conducción comunitaria muestra cómo los vacíos dejados por 
liderazgos masculinos se transformaron en oportunidades para redefi-
nir las formas de autoridad, integrando saberes adquiridos en contex-
tos de pobreza, migración y violencia, y desplegando habilidades de 
mediación con el Estado y sus programas. En Tirúa, la acción impul-
sada por la Iglesia jesuita con las niñeces y las juventudes, así como la 
experiencia de acompañamiento temprano a familiares que ejercían 
liderazgos comunitarios, abrió un espacio de socialización política que 
facilitó la emergencia de lideresas con capacidad de incidir tanto en la 
organización comunitaria como en la institucionalidad municipal.

En ambos casos, el protagonismo femenino evidencia una disputa 
más amplia por el derecho a ejercer poder en territorios históricamente 
subordinados, ampliando las fronteras de la participación mapuche y 
cuestionando la exclusión estructural en los niveles regional y nacional. 
Estas trayectorias, al mismo tiempo que sostienen la vida comunitaria, 
redefinen las nociones de ciudadanía y abren horizontes hacia formas 
de autodeterminación que desafían el orden político establecido.



68 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

El liderazgo de las mujeres mapuche se distingue por su enraiza-
miento en prácticas comunitarias y en una concepción relacional del 
territorio, que integra dimensiones espirituales, culturales y materia-
les. Desde una perspectiva decolonial, su acción política no se limita a 
demandas jurídicas o territoriales específicas, sino que se inscribe en 
un proceso más amplio de reconstrucción de identidades, memorias y 
saberes colectivos (Segato, 2016; Lugones, 2014).

La experiencia de las lideresas lafkenche muestra cómo la coloniali-
dad de género –concepto desarrollado por Lugones (2014)–, se expre-
sa en la intersección de opresiones que enfrentan como indígenas y 
como mujeres. El despojo territorial ha ido acompañado de la imposi-
ción de modelos patriarcales occidentales que han desplazado los roles 
tradicionales de autoridad y sabiduría que históricamente ocuparon 
las mujeres mapuche en sus comunidades (Huaiquimilla, 2021).

Frente a esta doble subordinación, las mujeres lafkenche han desa-
rrollado estrategias de resistencia que combinan la defensa territorial, 
la revitalización del idioma mapudungun, la recuperación de prác-
ticas espirituales y la articulación de redes de apoyo comunitario e 
intergeneracional (Melin et al., 2019; Zambrano et al., 2024).

Particularmente, en la zona lafkenche su liderazgo se ha expresado 
en procesos de solicitud y defensa de los Espacios Costeros Marinos 
para Pueblos Originarios (ECMPO), en la revitalización de econo-
mías comunitarias basadas en el mar y la tierra, y en la promoción de 
propuestas educativas interculturales y propias (Grimaldi, 2019).

Este tipo de liderazgo, basado en el cuidado comunitario, la sos-
tenibilidad de la vida y la resiliencia cultural, cuestiona los modelos 
hegemónicos de participación política, y plantea alternativas eman-
cipatorias que desbordan las categorías tradicionales de ciudadanía 
(Zambrano y Campos, 2024).

En suma, las mujeres mapuche lafkenche no solo luchan contra las 
múltiples formas de despojo que las afectan, sino que además lideran 



69
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

procesos de transformación social que articulan memoria, territorio y 
futuro, ofreciendo perspectivas críticas y alternativas frente a las crisis 
actuales del modelo de desarrollo.

Reflexiones finales

Entre las regiones cartografiadas desde una perspectiva feminista 
comunitaria, este capítulo permitió identificar conexiones, resonan-
cias y diferencias que nos invitan a tender puentes analíticos entre los 
procesos vividos en Los Altos de Chiapas y en el Wallmapu. Hemos 
revisado trayectorias de colonización, despojo territorial, resistencia 
y disputa por autonomías que, si bien poseen contextos particulares, 
revelan patrones estructurales comunes.

En ambos territorios, los pueblos originarios han enfrentado la violen-
cia colonial persistente: el despojo sistemático de sus territorios ancestra-
les, la imposición de sistemas productivos extractivistas y la subordina-
ción de sus formas propias de organización política y cultural (Marimán 
et al., 2006; Nash, 2001). El Estado, ya sea en México o en Chile, ha 
desempeñado un papel central en la expansión del capital agrícola, fo-
restal, ganadero, extractivo o turístico, mediante políticas públicas que 
favorecen intereses económicos hegemónicos y reproducen patrones de 
racismo estructural y exclusión (Correa, 2021; Collier, 1994). Frente a 
ello, tanto en Chiapas como en Wallmapu, la defensa del territorio se 
erige como eje articulador de la resistencia, vinculada a la reproducción 
de la vida, la revitalización cultural y espiritual, y la creación de espacios 
de autonomía que cuestionan la ciudadanía subordinada que el Estado 
intenta imponer (Hernández Castillo, 2010; Revista Polis, 2019).

Existen, sin embargo, diferencias significativas. En Chiapas, el le-
vantamiento zapatista de 1994, acompañado de la Ley Revoluciona-
ria de las Mujeres, abrió un horizonte político que situó la autono-
mía indígena y los derechos de las mujeres en la agenda nacional e 
internacional, generando procesos –aunque conflictivos y parciales–, 
de reconocimiento de derechos colectivos (Hernández Castillo, 2010; 



70 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Nash, 2001). En contraste, en Chile, la Constitución de 1980 continúa 
negando el carácter plurinacional del Estado, y los avances normati-
vos han sido débiles, como evidencian la Ley Indígena N.º 19.253 y 
las limitaciones de la Ley Lafkenche, junto con el fracaso del proceso 
constituyente de 2022 (Zambrano et al., 2024).

Las trayectorias también divergen en la participación política de 
las mujeres. En México, la Ley de Paridad de 2014 generó mecanis-
mos institucionales para ampliar la representación femenina en los 
espacios de decisión; mientras que en Wallmapu, si bien no existen 
marcos legales equivalentes, emergen procesos organizativos locales 
sumamente relevantes: las mujeres mapuche han fortalecido lideraz-
gos comunitarios, incidido en municipios y encabezado luchas por el 
reconocimiento territorial y costero, resignificando la noción de auto-
ridad desde prácticas de cuidado y sostenimiento de la vida.

A su vez, las formas de violencia que enfrentan las comunidades 
muestran matices específicos. En Chiapas, persisten las agresiones pa-
ramilitares, los desplazamientos forzados y la violencia armada entre 
organizaciones; mientras que en Wallmapu, la violencia se expresa 
principalmente en la criminalización judicial de las demandas territo-
riales, la aplicación de leyes antiterroristas y la militarización (Collier, 
1994; Vergara y Mellado, 2018; Correa, 2021).

Pese a estas diferencias, un aprendizaje común se hace evidente: 
en ambos territorios, las mujeres no solo resisten, sino que generan 
metodologías propias para sostener la vida, construir ciudadanía desde 
abajo y disputar los márgenes del poder estatal y patriarcal. Como co-
lectivo, ellas encarnan la posibilidad de transformar las comunidades y 
de abrir horizontes de autodeterminación que no se reducen a deman-
das sectoriales, sino que proponen proyectos civilizatorios alternativos. 
Para el lector, el recorrido por estas experiencias no es únicamente 
informativo, sino una invitación a reconocer la potencia política de las 
mujeres indígenas en la construcción de futuros más justos, donde el 
territorio sea sinónimo de dignidad, cuidado y vida en común.



71
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Referencias 

Alvarez, R., Azócar, F., Marihuan, G., Montero, A. y Rosenbluth, M. (2019). 
Turismo indígena como respuesta a la siniestralidad: Comunidad Mapu-
che-Lakfenche del lago Budi, Chile. Revista de Estudios Latinoamericanos sobre 
Reducción del Riesgo de Desastres (REDER), 3(1), 24-40. https://revistareder.
com/ojs/index.php/reder/article/view/21.

Aldana, C. (2019). Chile. En International Work Group for Indigenous 
Affairs (IWIA). El Mundo Indígena 2019. https://iwgia.org/images/
documentos/indigenous-world-esp/ElMundoIndigena2019_ES.pd-
f ?utm_source=chatgpt.com”https://iwgia.org/images/documentos/in-
digenous-world-esp/ElMundoIndigena2019_ES.pdf.

Araos, F., Catalán, E., Álvarez, R., Núñez, D., Brañas, F. y Riquelme, W. (2020). 
Espacios costeros marinos para pueblos originarios: Usos consuetudinarios 
y conservación marina. Anuario Antropológico, 45(1), 47-68. https://doi.
org/10.4000/aa.4933

Arias, J. (1991). El mundo numinoso de los mayas: Estructura y cambios contemporáneos. 
Gobierno del Estado de Chiapas.

Bartra, A. (1985). Los herederos de Zapata. Movimientos campesinos posrevolucionarios 
en México, 1920-1980. Era.

Bengoa, J. (2000). Historia del pueblo mapuche: Siglo XIX y XX. LOM Editores. 

Besserer, F. (1999). Estudios transnacionales y ciudadanía transnacional. En 
Gail Mummert (Ed.). Fronteras fragmentadas (pp. 215-238). El Colegio de Mi-
choacán / CIDEM.

Biblioteca del Congreso Nacional de Chile.  (2018).  Ley Lafkenche: Análisis y 
perspectivas sobre su aplicación.  https://obtienearchivo.bcn.cl/obtienearchi-
vo?id=repositorio%2F10221%2F34373%2F1%2FLey_Lafkenche_anali-
sis_y_perspectivas_sobre_su_aplicacion.pdf



72 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Bonavitta, P. (2024). Cartografía feminista: Una apuesta práctica desde la epis-
temología de las emociones.  Entre Diversidades. Revista de Ciencias Sociales y 
Humanidades, 21(e202410), 1-18. doi: https://doi.org/10.31644/ED.IEI.
V21.2024.E02

Cadaval, M., Chan, Y., Hernández, A., Icaza, R., Méndez, G., Olivas, L., 
Osorio, C., Pérez, P. y Uitz, M. (2023). El camino recorrido: Tejiendo pa-
labras y reflexionando sobre el racismo desde lo colectivo. En Y. Cadaval, 
G. Chan, L. Méndez, C. Olivas, y C. Osorio (Eds.), Mujeres indígenas, mujeres 
diversas nombrando el racismo en la educación superior (pp. 11–51). Institute of  So-
cial Studies / Erasmus University Rotterdam / Centro Interdisciplinario 
de Investigación y Desarrollo Alternativ,o A. C. (Yich Lu’um) / Coopera-
tiva Editorial Reto /; Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales.

Cayuqueo, P. y Quiroga, D. (2021). Historia secreta mapuche 3. Catalonia.

Cifuentes, N. y Garrido, M. J. (2017). Áreas de desarollo indígena. Caso de 
estúdio de la comunidade lafkenche “Llaguepulli” (ADI Lago Budi). Do-
cumento de Trabajo ICSO No. 42, Univeersidad Diego Portales.

Collier, G. (1994). Basta! Land and the Zapatista Rebellion in Chiapas. Food First 
Books.

Correa, M.  (2021). La historia del despojo: El origen de la propiedad particular en el 
territorio mapuche. LOM Ediciones.

Environmental Paper Network, Colectivo Viento Sur & Global Forest Coali-
tion (2022). Plantaciones en conflicto. Capítulo 3. Tierras robadas y bosques 
en extinción en Chile. https://environmentalpaper.org/wp-content/
uploads/2022/06/20220530-Arauco-es.pdf

Gaitán, E. (2013). La revolución en Chiapas: El caso del movimiento de Jacinto Pérez 
Pajarito [Tesis de licenciatura]. UNAM.

Garcés, G. y Zambrano, A. (2019). Significados en torno al desarrollo del con-
sumo problemático y la dependencia alcohólica en comunidades mapuches 
rurales de la región de La Araucanía, Chile, 2016-2017. Salud Colectiva, (15). 
doi: 10.18294/sc.2019.1932.



73
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

García de León, A.  (1985). Resistencia y utopía: Memorial de agravios y crónica de 
revueltas y profecías en la provincia de Chiapas durante los últimos quinientos años de 
su historia (Tomo 2). Ediciones Era.

Gobierno Regional del Biobío (2019). Informes de Sistematización: Ruta de 
aprendizaje pueblo indígena mapuche lafkenche y pewenche de Chile. 
Casos: Isla de la Luna, Santiago de Huata por Bolivia; Luquina chico, 
Titicaca Lodge, Tomarapi y Uros Khantati de Perú. Fondo para la Inno-
vación y Competitividad (FIC).

Gobierno Regional de La Araucanía y Subsecretaría de Desarrollo Regional 
y Administrativo (SUBDERE) (2018). Informe territorial Borde Costero – Lago 
Budi: Caracterización sociodemográfica y cultural de la comuna de Saavedra.

Grimaldi, D. (2019). Etnopolítica del espacio marítimo y el rol de la Identidad 
Territorial Lafkenche en la solicitud de espacios costeros marítimos para 
pueblos originarios.  Polis, 18(52), 60-75.  http://dx.doi.org/10.32735/
s0718-6568/2019-n52-1365.

Hernández Castillo, R. A. (1998). La otra palabra. Mujeres y violencia en Chiapas, 
antes y después de Acteal. CIESAS-IWGIA.

Hernández Castillo, R. A. (2001). La otra frontera: Identidades múltiples en el Chiapas 
poscolonial. CIESAS / M. A. Porrúa. 

Hernández Castillo, R. (2007). Hacia una antropología socialmente com-
prometida desde una perspectiva dialógica y feminista. En X. Leyva, J. 
Alonso, R. Hernández, A. Escobar, A. Köhler, A. Cumes, R. Sandoval 
et al., (Eds.). Prácticas otras de conocimiento(s). Entre crisis, entre guerras. Tomo II 
(pp. 83-106). Cooperativa Editorial RETOS / Taller Editorial La Casa 
del Mago / CLACSO. chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglcle-
findmkaj/https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20180515110853/
Practicas_Otras_2.pdf

Hernández Castillo, R. A. (2010). La otra frontera: Identidades múltiples en el Chiapas 
poscolonial. CIESAS.

Huaiquimilla, R. (2021). Colonialidad de género y resistencias mapuche: Aproximaciones 
desde el arte y la memoria. Ediciones UFRO.



74 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Lan, D. y Rocha, H. (2020). Metodologías feministas para el mapeo de geo-
grafías oprimidas en Argentina.  Geopauta, 4(4), 46-67.  doi: https://doi.
org/10.22481/rg.v4i4.7552 

Lauglin, R. (1993). Los tzotziles. En V. M. Esponda (Comp.), La población in-
dígena en Chiapas. Gobierno del Estado de Chiapas-Instituto Chiapaneco 
de Cultura.

Lugones, M.  (2014). Colonialidad y género. En L. Suárez y B. Moraña 
(Eds.), Colonialidad y crítica decolonial (pp. 95-116). Ediciones del Signo.

Marimán, P., Caniuqueo, S., Millalén, J. y Levil, R. (2006). ¡…Escucha, winka…! 
Cuatro ensayos sobre historia nacional y un epílogo sobre el futuro. LOM Ediciones.

Melin, M., Carrillo, A. y Pezoa, C. (2019). Cultura política mapuche: Colonialismo, 
neoliberalismo y resistencias. Universidad Austral de Chile.

Millán, M. (2014). Des-ordenando el género, ¿des-centrando la nación? El zapatismo de 
las mujeres indígenas y sus consecuencias. UNAM.

Moraga, M. y Castillo, A. (Eds.). (1988). Esta puente mi espalda. Voces de mujeres ter-
cermundistas en los Estados Unidos (A. Castillo y N. Alarcón, Trads.). Ism Press.

Nash, J. (2001). Mayan Visions: The Quest for Autonomy in an Age of  Globalization. 
Routledge.

Núñez, K. (2018). Construcción identitaria de niños y niñas en dos comunidades indígenas 
desde sus discursos y prácticas en tres ámbitos de sentido: la comunidad, la casa y la 
escuela [Tesis doctoral]. Universidad Veracruzana.

Observatorio de Desigualdades, (2017). Políticas de desarrollo indígena en territo-
rio mapuche: Las visiones lafkenche sobre desarrollo en disputa. Universidad Diego 
Portales. https://observatoriodesigualdades.udp.cl/politicas-de-desarro-
llo-indigena-en-territorio-mapuche-lafkenche-visiones-sobre-desarro-
llo-en-disputa/

Oehmichen, C. (2003). La multiculturalidad de la ciudad de México y los de-
rechos indígenas. Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, XLVI(189), 
147-169. http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=42118907.



75
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Olivera, M.  (1994). Aguascalientes y el Movimiento Social de las Mujeres 
Chiapanecas. En S. Soriano Hernández (Coord.), A propósito de la insurgen-
cia en Chiapas (pp. 57-82). Asociación para el Desarrollo de la Investigación 
Científica y Humanística en Chiapas.

Ortelli, P. (2022). Construyendo ciudadanías desde el territorio. Las experiencias 
de las y los profesionistas tsotsiles en un municipio de Chiapas (México). 
En S. Sartorello, A. C. Hech, J. L. García y E. S. Lara (Coords.), Tejiendo 
diálogos y tramas desde el Sur-Sur. Territorio, participación e interculturalidad (pp. 131-
145). Universidad Iberoamericana / CLACSO / Universidad Autónoma 
de Guerrero.

Pinto, J. (2012). La formación del Estado y la nación, y el pueblo mapuche: De la inclusión 
a la exclusión. LOM Ediciones.

Quijano, A. (1999). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. 
En E. Lander (Ed.), La colonialidad del saber: Eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas (pp. 201-246). CLACSO.

Radio JGM. (2024). Histórica intervención de pueblos originarios en el TC: 
Expectación por fallo sobre indicación que suspende la Ley Lafken-
che.  https://radiojgm.uchile.cl/historica-intervencion-de-pueblos-ori-
ginarios-en-el-tc-expectacion-por-fallo-sobre-indicacion-que-suspen-
de-la-ley-lafkenche/

Rojas Castillo, J. L. (2023). Ley Lafkenche: análisis y perspectivas sobre su 
aplicación. Biblioteca del Congreso Nacional de Chile. https://obtie-
nearchivo.bcn.cl/obtienearchivo?id=repositorio%2F10221%2F34373%-
2F1%2FLey_Lafkenche_analisis_y_perspectivas_sobre_su_aplicacion.
pdf&utm_source=chatgpt.com”https://obtienearchivo.bcn.cl/obtienear-
chivo?id=repositorio%2F10221%2F34373%2F1%2FLey_Lafkenche_
analisis_y_perspectivas_sobre_su_aplicacion.pdf

Rus, J. (2004). Revoluciones contenidas: Los indígenas y la lucha por Los Altos 
de Chiapas, 1910-1925. Mesoamérica, (46), 57-85. file:///Users/BigSur/
Downloads/Dialnet-RevolucionesContenidas-2462351.pdf



76 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Rushin, K. (1988). El poema de la puente. En C. Moraga y A. Castillo (Eds.). 
Esta puente, mi espalda. Voces de mujeres tercermundistas de los Estados 
Unidos (pp. 15i-17i). ISM PRESS. file:///D:/Users/paola.ortelli/Down-
loads/este%20puente%20mi%20espalda%20(1).pdf

Ruiz Trejo, M. (cood.). (2020). Descolonizar y despatriarcalizar las Ciencias So-
ciales, la memoria, la vida en Chiapas, Centroamérica y el Carbie. Universidad 
Autónoma de Chiapas.

Segato, R. (2016). La crítica de la colonialidad en ocho ensayos. Prometeo.

Silveira, M. (2019). Cartografías feministas en Latinoamérica: Interpelaciones 
y retos a las ciencias sociales. En XXXII Congreso de la Asociación Latinoameri-
cana de Sociología. Asociación Latinoamericana de Sociología. https://cdsa.
aacademica.org/000-030/1059.pdf

Torres, G. (2018). El fin de la ventriloquia: Estrategias políticas y organizativas de muje-
res indígenas en Ecuador, Guatemala y México [Tesis de doctorado]. Universidad 
Autónoma Metropolitana.

Vergara, J. y Mellado, J. (2018). Represión y criminalización al pueblo mapuche. Ob-
servatorio Ciudadano.

Villa Rojas, A. (1992). Los elegidos de dios: Etnografía de los mayas de Quintana Roo. 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Villa Rojas, A.  (1993). Los tzeltales. En V. M. Esponda (Comp.), La población 
indígena en Chiapas. Gobierno del Estado de Chiapas / Instituto Chiapaneco 
de Cultura.

Zambrano, A. y Campos, M. A. (2024). Community care, practices of  resil-
ience and resistance among women in the La Araucanía Region. Annu-
al Review of  Critical Psychology, 18(), 957-971. https://discourseunit.com/
wp-content/uploads/2024/10/0957_constanzo_melo.pdf

Zambrano Constanzo, A., Garcés, G., Matus Astete, J., Campos, M. A. y Cura-
queo, O. (2024). Desafíos metodológicos en un proceso de acompañamiento 
a lideresas mapuche lafkenche en dos regiones del sur de Chile. Revista Puerto-
rriqueña de Psicología, 35(2), 234-252. https://doi.org/10.55611/reps.3502.08



Capítulo 2
Metodologías corpoterritoriales 

colaborativas tejidas en diálogo

Equipo Coordinador México
Paola Ortelli (UIA) 

Cecilia Alba Villalobos (UNACH) 
Kathia Núñez (UNACH)

Marisa G. Ruiz Trejo (UNACH) 
Martín Plascencia González (UNACH

 



Foto 3. Memorias de participación. Taller-asamblea diagnóstico 1.
“Espacios, cuerpos y memorias de participación”, San Andrés Larráinzar 
(6 de abril de 2024).



Uno de los mayores retos que tuvimos en este proyecto fue el 
de pensar en cómo construir una metodología que nos per-
mitiera, por un lado, valorar los tipos de participación que 

ya tienen las mujeres; y por el otro, ver cómo potenciarla a partir de 
un enfoque colaborativo e intergeneracional. En este sentido, más que 
buscar una metodología general, entretejimos experiencias, diálogos 
y vivencias hasta lograr construir la propuesta que presentamos en 
este capítulo, en el que nos proponemos mostrar las reflexiones y los 
procesos que nos han llevado a construir una metodología de trabajo 
situada y colaborativa. 

En un primer momento, dialogamos sobre lo que no queríamos re-
producir en un análisis de la participación política de mujeres y otros 
sujetos en contextos específicos, tales como aquellos en los que nos pro-
pusimos trabajar. ¿Cómo interpretar entonces la participación más allá 
del ejercicio de un cargo? Esta pregunta nos llevó a cuestionar los en-
foques feministas de corte occidental y a abrirnos al pensamiento de 
los feminismos comunitarios (Cabnal, 2010; Gómez, 2012; Gargallo, 2014; 
Paredes y Guzmán, 2014),  y de algunos de sus conceptos fundamen-
tales para deconstruir la idea tradicional de la participación, vinculada 
al desempeño de un cargo y a una forma específica de ejercer el poder. 

En su acepción clásica, el término participación significa “tomar 
o formar parte de algo” (RAE, 2014), y los análisis tradicionales se 
han enfocado principalmente en su medición, en función de unos es-
tándares establecidos. En este proyecto, planteamos la necesidad de 
superar las perspectivas cuantitativas y visibilizar otros matices del 
concepto. A partir de reflexiones previas sobre la dimensión interior 

[79]



80 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

de libertad1 a la que remite la idea de participación (Ortelli, 2022), 
nos encontramos con los planteamientos del feminismo comunitario 
y, en particular, con su crítica hacia la forma en la que se han cons-
truido indicadores de acuerdo a los esquemas occidentales, mismos 
que invisibilizan prácticas y procesos de participación que podemos 
incluir en el concepto de “campos de acción y luchas de las mujeres” 
(Paredes, 2013, p. 113), así como el de “cuerpo-territorio” (Cabnal, 
2010; Gómez, 2012 ). Su idea remite a cuatro dimensiones relevantes: 
el cuerpo desde una visión integral; el espacio como lugar de las deci-
siones políticas; el tiempo como condición de vida del ser humano; y 
el movimiento como “sucesión de conquistas y avances” y la memoria. 
La propuesta nos pareció especialmente pertinente pensando y consi-
derando los contextos en los que se planteó este proyecto de investiga-
ción. A partir de esta idea, empezamos a construir nuestra estrategia 
de trabajo denominada “metodologías corpoterritoriales”.

Sin duda, el giro hacia el feminismo comunitario ha implicado asu-
mir un enfoque colaborativo e interseccional, que nos ha llevado a ex-
plorar herramientas orientadas a construir relaciones horizontales a 
través del diálogo. Como señala Corona (2012), esta horizontalidad se 
alcanza al establecer, en las relaciones concretas, principios que permi-
ten tejer la posibilidad de una colaboración política en la producción de 
conocimiento. Para favorecer y fomentar este diálogo, elegimos como 
herramienta metodológica los talleres-asamblea, concebidos como proce-
sos de reflexión y formación colectivas que nos implican en el trabajo 
investigativo, desde nuestras afectividades y emociones, permitiendo lle-
var el intercambio a otros niveles. 

1 De acuerdo con Rahnema (2001) existen “formas manipuladas o teleguiadas de par-
ticipación y formas espontáneas”(p. 195). Para que la participación sea espontánea, es 
necesario que haya una real libertad interior en la toma de decisiones, lo que el autor 
denomina “dimensión espiritual de la participación”, que está “ligada a la recupera-
ción de la libertad interior propia, aprender a escuchar y compartir, libre de cualquier 
miedo o conclusión, creencia o juicio predefinidos” (Rahnema, 2001, p. 233)



81
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Para impulsar la colaboración, ha sido fundamental crear las con-
diciones para que dicho diálogo pueda florecer. Es importante resaltar 
que estas han sido el resultado de largos procesos de investigación y de 
las relaciones tejidas en investigaciones anteriores (Ortelli, 2016; Ruiz 
Trejo y García Dauder, 2023; Núñez, 2024), y en todos los espacios 
del “fuera de campo” (Ruiz Trejo y García Dauder, 2023, p. 52), atra-
vesados por los afectos y las emociones, en donde a través de compar-
tir rituales, comidas, miedos y experiencias, se construyen confianza y 
conocimientos recíprocos sobre el/la otro/a. 

En este sentido, las vivencias y las experiencias previas son las que 
nos han llevado a la horizontalidad en el diálogo y a la posibilidad 
de colaboración y co-construcción del proyecto. Sin esta vinculación 
construida con paciencia y con tiempo, no se hubiera logrado la mis-
ma horizontalidad y obtener resultados. Lejos de ser únicamente un 
proyecto orientado a justificar recursos, lo que se buscó, en este caso, 
fue lo que Gashé (2004), denomina “proyecto crítico”, es decir, una 
propuesta que “amplía las capacidades de acción de los sujetos”. Un 
proyecto que surgió de los diálogos, las reflexiones y las demandas de 
las mujeres. La concepción de este libro ha requerido tiempo para 
conocernos y descubrirnos mutuamente, creando las condiciones 
para un verdadero proceso de interaprendizaje (Gashé, 2004; Bertely 
y REDIIN, 2011).

Para llegar a concebir lo anterior, ha sido necesario tiempo para 
conocerse y descubrirse recíprocamente, para que se diera un verda-
dero proceso de “interaprendizaje”, entendido como proceso de mu-
tuo aprendizaje que implica “la constitución de referentes experien-
ciales [factuales] comunes” que generen las condiciones para que sé 
de un intercambio realmente colaborativo,  respuetuoso, equilibrado 
y auténtico (Gashé, 2004, p. 109; Bertely y REDIIN, 2011). 

Las colaboradoras en el diseño y la operación del proyecto fueron 
cinco mujeres profesionistas con quienes fue posible construir, desde el 
afecto, espacios de interaprendizaje gracias al tiempo compartido y al 



82 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

interés mutuo. Dos de ellas son originarias de San Andrés Larráinzar, 
con amplia experiencia en liderazgo comunitario: Celsa López Her-
nández, quien coordina la asociación civil “Unidos por Compartir”, y 
Elena López López, representante de “Tesoros de mi Pueblo” y primera 
mujer en ocupar el cargo de síndica municipal constitucional en su 
municipio durante el periodo 2018-2021. Las otras dos colaboradoras 
son de San Cristóbal de las Casas: Emma Díaz Gutiérrez, represen-
tante de The Hunger Project, y Laura Sántiz Gómez, directora de Jove-
narte, A. C. A ellas se suma Roberta López Gómez, maestranda en la 
Universidad Autónoma de Chiapas, quien también participó activa-
mente en las distintas fases del proyecto.

Es junto a ellas y otras más que se fueron agregando a lo largo de 
la investigación, que diseñamos ocho talleres-asamblea diagnósticos, 
dos talleres de diagnóstico con las niñeces,2 uno con adolescentes y 
uno con mujeres jóvenes, cinco talleres-asamblea de formación y dos 
talleres-asamblea de capacitación de funcionarios.

Un aspecto importante a mencionar es que la metodología se ha 
ido ajustando a las especificidades de cada grupo y territorio, respe-
tando así la diversidad de contextos; de ahí la idea de “metodologías 
corpoterritoriales”. En particular, el diálogo constante entre los y las 
integrantes del equipo coordinador y el grupo motor ha sido funda-
mental para poder hacer este proceso de “atribución de significado” 
de los contenidos con relación a la realidad específica del contexto en 
el que se llevaban a cabo los talleres-asamblea. 

2  Los talleres de diagnóstico con niñeces, adolescentes y mujeres jóvenes, se realizaron 
de la siguiente manera: uno en San Andrés Larráinzar de manera paralela con uno 
de los talleres-asamblea diagnósticos de las mujeres; y al finalizar el segundo taller, se 
realizó una actividad de encuentro entre las madres-cuidadoras de las niñas y niños 
que participaron en el taller. El otro taller de niñeces se realizó de manera paralela 
con el de adolescentes y mujeres jóvenes, en el marco del “Festival Regional de Niñas 
y Adolescentes: El espacio y la palabra es nuestra. Ellas deciden sobre sus cuerpos, 
comunidades y territorios”.



83
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

La flexibilidad en los contenidos y las actividades de los talle-
res-asamblea nos ha permitido rescatar la enorme diversidad de situa-
ciones y contextos relacionados con la participación política de las mu-
jeres, devolviendo a cada una de ellas su especificidad. Es así que para 
cada taller elaboramos una carta descriptiva que ha sido una guía para 
el desarrollo de las actividades. Al ser la investigación colaborativa, 
antes de cada taller nos reunimos con el grupo motor para compartir 
ideas en función de los objetivos específicos a alcanzar, sucesivamente 
nos encargamos de elaborar las cartas descriptivas definiendo las acti-
vidades y los tiempos para su desarrollo, y finalmente devolvíamos la 
carta descriptiva al grupo motor para dialogar y modificar lo sugerido. 

En algunas ocasiones, llegamos a modificar completamente la carta, 
en otras fuimos construyendo sus contenidos de manera colectiva.  Fi-
nalmente, es importante mencionar que los resultados y las reflexiones 
desarrollados en talleres-asamblea diagnóstico fueron los que nos per-
mitieron construir de manera colectiva las estrategias de formación y 
de capacitación de funcionarios.  En todos los casos, privilegiamos un 
enfoque vivencial que nos permitiera trabajar desde los afectos y las 
emociones para ir explorando y fortaleciendo la dimensión más “espi-
ritual” (Rahnema, 2001, p.  233), de la participación como “libertad 
interior propia”, que desde nuestro punto de vista es conditio sine qua non 
para fomentar los procesos participativos. Rescatando el valor de las emo-
ciones en los procesos de investigación y en la construcción del conocimiento 
(Ruiz-Trejo y García-Dauder, 2023), en los talleres elegimos utilizar 
herramientas que se han enfocado en explorar la parte emocional y 
experiencial a través del uso de estrategias artísticas como el dibujo, 
la poesía, el movimiento, las cartografías corporales y la afectividad. 
Además, ha sido fundamental el cuestionamiento de los enfoques an-
drocéntricos que colocan las emociones en lo que Ruiz-Trejo y Gar-
cía-Dauder denominan el “fuera de campo” (2023, p. 107). En este 
proyecto de investigación, estas constituyen el punto de partida y centro 
de la investigación, ya que son “un conocimiento, sentido a través de o 
por las emociones” (Ruiz-Trejo y García-Dauder, 2023, p. 112).



84 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Finalmente, es importante mencionar que en los talleres adopta-
mos un enfoque intergeneracional que ha sido fundamental a lo largo 
de todo el proceso de investigación. En efecto, a la par de los talle-
res-asamblea realizados con las mujeres, llevamos a cabo talleres con 
niñeces y jóvenes sobre los que dedicaremos un capítulo específico. 

Notas sobre los contextos y características de los 
grupos de mujeres 

La estrategia metodológica de este proyecto de investigación se diseñó a 
partir de los contextos específicos anclados en los territorios, por lo que 
su carácter fundamental fue la flexibilidad. A ese respecto, es importan-
te entender cuáles fueron los contextos específicos en los que se llevaron 
a cabo los talleres: el municipio de San Andrés Larráinzar, y la cabecera 
municipal de San Cristóbal de las Casas en Los Altos de Chiapas.

San Cristóbal de Las Casas

En el caso de San Cristóbal, trabajamos con mujeres lideresas que se 
autoadscriben como indígenas y participan o han participado activa-
mente en diversas organizaciones, como Jovenarte (Jóvenes Articulando 
Territorios, A. C.), Sueniños y The Hunger Project, así como en institucio-
nes públicas de educación superior como la Universidad Autónoma de 
Chiapas (UNACH), y la Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas 
(UNICACH), de donde han egresado varias de las participantes del 
proyecto. Estas mujeres son originarias de distintos lugares: San Cristó-
bal, Tenejapa, Chenalhó y Pinabetal, en el municipio de Chilón. Pro-
vienen de familias que migraron a la ciudad de San Cristóbal de Las 
Casas, buscando mejores condiciones de vida, todas son alfabetizadas 
con diferentes grados de escolaridad: primaria, secundaria, preparato-
ria, licenciatura, maestría y doctorado. Varias son parte de la asocia-
ción Jovenarte, colectivo de jóvenes que, por las condiciones adversas en 
la región de Los Altos de Chiapas, se han encaminado a implementar 



85
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

acciones necesarias para contribuir a superar los desafíos que las per-
sonas están viviendo actualmente. De esta manera, han establecido dos 
ejes de trabajo: la promoción de la seguridad/soberanía alimentaria en 
comunidades indígenas con alta marginación, y la promoción de los 
derechos humanos en juventudes vulnerables en el estado de Chiapas. 
Como parte de este segundo eje está la promoción de la participación 
política de mujeres indígenas. 

Las mujeres que asistieron a los talleres son las hijas de las y los 
ciudadana/os tsotsiles y tseltales que han formado parte de las diver-
sas migraciones hacia la ciudad. Como centro de una región indígena 
sumamente diversa, San Cristóbal, desde sus orígenes se ha caracte-
rizado por ser un espacio en donde conviven distintos pueblos con re-
laciones y encuentros interculturales particulares. Denominada como 
“ciudad dual” (Aubry, 2008, p. 31), por la estricta separación étnica 
entre españoles e indígenas, a partir del siglo XVIII, San Cristóbal se 
convirtió, en lo que el mismo autor denominó, una “ciudad criolla” 
(Aubry, 2008, p. 49), hasta llegar a la denominación de ciudad poliét-
nica (Paniagua, 2005).

A partir de los años setenta del siglo XX, la ciudad entra en un pro-
ceso de rápido crecimiento demográfico que modifica radicalmente las 
dinámicas interétnicas que la caracterizan. Las persecuciones religiosas 
de los años setenta, la crisis económica de 1982, el colapso del precio del 
café en 1989, la insurrección zapatista de 1994, las escasas oportunidades 
de trabajo en las regiones indígenas y las situaciones de violencia política 
vividas han sido las causas del crecimiento demográfico de la ciudad y de 
la migración, forzada o voluntaria de las poblaciones de los municipios 
indígenas de la región, junto con la turistificación de la ciudad (Rosique y 
Méndez, 2017; Hernández y Fenner, 2019). Es así que las mujeres reuni-
das en los talleres-diagnóstico que organizamos en San Cristóbal, a pesar 
de ser originarias de dicha ciudad, guardan en sus cuerpos las memorias 
de estas migraciones, el recuerdo de las violencias y las discriminaciones 
padecidas por sus padres/madres y abuelos/abuelas y, en muchos casos, 
el anhelo de volver a la comunidad.



86 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

San Andrés Larráinzar
 
En el caso de San Andrés Larráinzar, trabajamos con dos asociaciones 
civiles: Tesoros de mi Pueblo A. C, y Unidos por Compartir, A. C”, 
ambas fundadas por profesionistas tsotsiles que, al terminar sus estu-
dios, decidieron regresar al municipio de origen para trabajar con la 
parte constitucional del Ayuntamiento.

El  municipio tsotsil de  San  Andrés Larráinzar (31,259 habitan-
tes de habla tsotsil, 48.6 % hombres y 51.4 % mujeres), también co-
nocido  como  San  Andrés Sakam  Ch’en  de  los  Pobres,  ha  alcanzado  f
ama internacional desde el primero de enero de 1994, a raíz de 
la insurrección zapatista y la sucesiva firma de acuerdos de paz 
(1996). A nivel de gobierno local, se caracteriza por la presencia de 
un gobierno indígena y la persistencia de una estructura jerárquica 
rígida y excluyente, el sistema de cargos, que logra mantenerse y 
reproducirse en un contexto de democratización electoral, presencia 
zapatista polarizada y pluralismo religioso, político y etario. Estos 
factores influyen en la disputa entre diferentes concepciones del poder, 
el liderazgo y la ciudadanía. A partir de 1999, se asiste a un proceso de 
paulatina incorporación de los profesionistas (hombres y mujeres), en 
el Ayuntamiento; y en 2018, a raíz de la incorporación del principio 
de paridad de género en la legislación local, son elegidas las primeras 
mujeres a los cargos políticos del municipio (Ortelli, 2018; 2024).

En el caso particular de San Andrés, es justo a partir de 2018, con la 
Ley de Paridad,3 que siete mujeres acceden a los cargos del Ayuntamiento 
Constitucional. Por parte del Ayuntamiento Autónomo Zapatista, dicha 
incorporación se da mucho antes, en los años sucesivos al levantamiento, 

3 […] es derecho de los ciudadanos y obligación para los partidos políticos, la igual-
dad de oportunidades y la paridad entre hombres y mujeres para tener acceso a 
cargos de elección popular”, Artículo 7º, párrafo 1 de la Ley General de Instituciones 
y Procedimientos Electorales (LEGIPE), Publicada en el Diario Oficial de la Federación 
el 23 de mayo de 2014.



87
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

gracias al impulso decisivo de la Ley Revolucionaria de Mujeres Zapatis-
tas (Marcos, 2014; 2022 y Mora, 2018, entre otras publicaciones).

Por parte del Ayuntamiento Constitucional, la inserción de las y los 
profesionistas tsotsiles en el gobierno indígena del municipio empezó 
a darse en 1999, cuando los espacios abiertos por la neomunicipaliza-
ción permitieron la contratación de alguna/os de ellos como emplea-
dos del ayuntamiento. Pero es a partir de 2012 que se dio un impul-
so importante en este sentido, e ingresaron diecinueve profesionistas, 
entre los cuales seis eran mujeres. Sucesivamente, como ya mencio-
namos, los avances legislativos en relación al tema de la paridad de 
género que se empiezan a implementar, entre 2014 y 2019, aceleraron 
las dinámicas de participación, y en las elecciones de 2018 ingresaron 
siete mujeres en los cargos: una de ellas (Elena López López), como 
síndica y las demás como regidoras. Se trató de un evento inédito en 
la historia del municipio, ya que el carácter mismo del sistema de go-
bierno es en sí, excluyente y patriarcal. 

Bajo la justificación del principio de complementariedad y duali-
dad, la participación de las mujeres se había visto siempre como es-
tructuralmente imposible. Una de las mayores dificultades que las au-
toridades argumentaban al respecto tenía que ver con la parte ritual 
del cargo, que se apoyaba en un sistema dualista basado en la sexua-
lidad humana heteronormativa. Con la introducción de las leyes de 
paridad, las autoridades locales han tenido que buscar estrategias de 
ajuste que han implicado importantes modificaciones en los rituales. 
Una de las razones por las que elegimos el municipio de San Andrés 
Larráinzar consiste en el hecho de que ha sido de los pocos munici-
pios donde las primeras mujeres que accedieron al cargo en 2018 han 
tenido una participación sustantiva. Por ello y para responder a su 
demanda, consideramos importante involucrarlas en este proyecto, ya 
que a partir de su experiencia podremos tener un panorama más am-
plio sobre los elementos contextuales que impiden o complican esta 
participación (Ortelli y López, 2024; Rediin, 2019).



88 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Es con estos antecedentes sobre los contextos y las características 
de los grupos de mujeres con las que decidimos trabajar que diseña-
mos nuestra metodología de trabajo.

Talleres - asamblea diagnóstico

Como herramienta de investigación, el taller-asamblea –además de faci-
litar el proceso de recolección de datos–, permite desencadenar proce-
sos de reflexión y formación colectivos. La investigadora maya kiche’ 
Gladys Tzul Tzul enfatiza el carácter dinámico de la asamblea:

“Las asambleas son una estructura de autoridad y cobran la forma 
que se heredó de tiempos particulares en momentos históricos espe-
cíficos, pero tienen la capacidad de actualizarse con la contingencia 
cotidiana para frenar el despojo” (Tzul Tzul, 2018, p. 138). Asimismo, 
señala “la asamblea como forma comunal de deliberación para resol-
ver problemas cotidianos, asuntos de agresión estatal, o tratar cómo y 
de qué manera se redistribuye lo que se produce en las tierras comuna-
les” (Tzul Tzul, 2018, p. 129). El formato de asamblea nos permite en-
tonces ampliar el número de participantes y abrazar sus diversidades. 
Como señala el educador tsotsil Florencio Rojas López (2007, p. 56) 
“la asamblea es un espacio que reúne personas de diferentes religiones, 
partidos políticos y organizaciones comunales y nacionales” y donde 
“se valoran el acuerdo y también la palabra”. Acuerdo al que se llega 
a través de un proceso que implica información, debate y resolución. 
Nos pareció importante retomar el formato de la asamblea porque 
queremos resaltar la importancia de las dinámicas que se desencade-
nan con esta herramienta en relación a la reflexión, el autoconocimien-
to y el aprendizaje en diálogo. Además, es un espacio que se enfoca en 
la palabra en sus diversas expresiones, en un contexto donde esta tiene 
un valor sumamente importante en la vida social y política. 

Existen diferentes formas para comunicarse con el mundo natu-
ral, el sobrenatural y el humano. El rezo juega un papel importante, 



89
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

porque introduce las comunicaciones y un lenguaje que otorga solem-
nidad a la palabra. En el ejercicio de un cargo, uno de los aspectos 
importantes a aprender es el uso de la palabra, saber cómo dirigirse a 
un consejero ritual o a una autoridad tradicional, encontrar la manera 
de dirimir los conflictos negociando con la palabra. En particular, en 
San Andrés Larráinzar, esta experticia sobre la palabra y su uso es la 
que en la historia del municipio ha otorgado un carácter particular 
a la forma de hacer política. Diálogo y negociación han sido las he-
rramientas que han hecho que el conflicto zapatista no haya llegado 
a la violencia que ha caracterizado a otros municipios, lo que se ha 
denominado “los otros acuerdos de San Andrés” (Aguilar, Teratol y 
Viqueira, 2010), acuerdos en los que el buen uso de la palabra ha 
permitido la resolución de conflictos entre grupos políticos opuestos. 

Los talleres-asamblea diagnóstico tuvieron como propósitos fundamen-
tales conocer el entramado de relaciones de poder en el que se da el 
ejercicio del liderazgo e identificar las diferentes percepciones y formas 
de ejercicio del poder y liderazgo de las mujeres. A nivel más específico 
nos interesaba: definir los espacios de vida en la comunidad o el entor-
no, identificar los modos de relaciones locales y dinámicas de conflic-
tividad, intercambiar perspectivas y experiencias sobre participación 
y liderazgos y sus formas de manifestación. A través de actividades 
creativas, cartografías corporales y diálogos, buscamos identificar los 
elementos contextuales que impiden sentirnos libres en los espacios 
con nuestros cuerpos y emociones. El formato taller permitió romper 
las dinámicas usuales de las asambleas, en las que, inevitablemente, 
emergen dinámicas de poder que, de alguna forma, condicionan las 
participaciones. Las actividades creativas  han sido una excelente es-
trategia para facilitar la expresión de ideas, pensamientos y palabras, 
así como para visualizar temas, problemas y emociones que quedan 
encubiertos por los discursos. Por ejemplo, las cartografías corporales han 
sido una herramienta fundamental que, gracias a la experiencia de 
Marisa Ruiz Trejo, incorporamos en los talleres para darles un carác-
ter de “espacios corporales” donde “se conceptualizan sentires” y “nos 



90 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

ayudan a repensar formas de producción de conocimiento híbridas” 
(Ruiz-Trejo y García-Dauder, 2023, p. 68), contribuyendo así a una 
horizontalidad efectiva. Acogimos así, la invitación de las autoras 
mencionadas de “repensar el valor epistémico del cuerpo, de los co-
nocimientos encarnados” (2023, p. 42), y decidimos incorporar los 
itinerarios corporales en los dos talleres diagnósticos de San Cristóbal de 
las Casas. En un primer momento, elaboramos un mapa corporal, 
con el fin de reconocer cómo se encarnan las emociones en relación 
con diversos aspectos como la salud, la alimentación, los cuidados, la 
información y los conocimientos, el  placer y la sexualidad, la mater-
nidad, la discriminación, el racismo, los miedos, el descanso, el vivir 
nuestra edad, la imagen y las redes sociales, y el dolor. En un segundo 
momento, nos propusimos identificar de qué manera los cuerpos refle-
jan los obstáculos, las oportunidades y las estrategias de participación.

Otra actividad fundamental ha sido la de rescatar la memoria de los 
espacios y las experiencias de participación de las participantes, bus-
cando recuperar los mecanismos empleados o ideados para favorecer 
la convivencia pacífica en vista de construir propuestas para mejorar 
las relaciones de género. Partimos de la premisa de que las personas 
poseen conocimiento válido, pero ese conocimiento suele estar parce-
lado, fragmentado e infravalorado. Por ello, nos pareció fundamental 
que en el taller-asamblea diagnóstico se sentaran las bases para un in-
tercambio de perspectivas que buscaran ser lo más horizontal posible 
y se avanzara en identificar focos sobre los que se tiene que poner la 
atención para mejorar las relaciones de género. 

Consideramos también que las condiciones contextuales inciden 
en el ejercicio de los liderazgos de las mujeres, jóvenes y niñas indí-
genas. En este sentido, el empoderamiento de las mujeres ocurre en 
la relación dialéctica entre el desarrollo de habilidades personales e 
interaccionales propiciadas por un entorno favorable donde haya par-
ticipación democrática, cohesión de grupo, establecimiento de redes 



91
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

entre organizaciones, capacidad para la resolución de conflictos y co-
municación y acceso a oportunidades.

Finalmente, observamos que existen formas de liderazgo de muje-
res, jóvenes y niñas que no se reconocen debido a visiones colonialistas 
y adultocéntricas.

Los talleres-asamblea diagnóstico se estructuraron así en dos par-
tes: en un primer taller denominado Espacios, cuerpos y memoria de par-
ticipación, nos enfocamos en identificar los campos de acción y lucha 
a través del análisis de las diferentes formas y el sentido del concepto 
mismo de participación. A través de la técnica de la cartografía cor-
poral, buscamos identificar cómo se reflejan en el cuerpo los contextos 
en los que vivimos frente a la discriminación, el racismo, los miedos, 
nuestra etapa de vida y los cuidados. Finalmente, cada participante 
reconstruyó la memoria de su proceso de participación rescatando los 
espacios y las experiencias de participación vividos. Nuevamente, la 
cartografía corporal nos fue de ayuda para profundizar sobre las emo-
ciones y sentimientos que la evocación de estas memorias provocó en 
y entre las participantes.

En el segundo taller, denominado Tiempo, memoria y movimiento, busca-
mos identificar los elementos comunes de las diferentes trayectorias de 
participación, para construir una línea de tiempo colectiva que nos per-
mitiera analizar las vivencias y experiencias de participación. Este aná-
lisis nos llevó a reflexionar sobre: ¿Qué facilitó nuestra participación? 
¿Qué la obstaculizó? ¿Dónde encontramos áreas de oportunidad? ¿Qué 
necesitamos para fortalecer nuestra participación o liderazgo?

Esto nos llevó a reflexionar sobre el propio proceso de participa-
ción, identificando posibles figuras de referencia relevantes ¿quién ha 
influido en la persona que soy hoy en día?, ¿qué referentes o ejemplos 
he tenido en mis ancestras? A través del diálogo sobre las figuras de 
referencia analizamos el concepto de liderazgo, el sentido que las par-
ticipantes dan a la palabra, las características de un/una buen y mal 
líder y los criterios para su valoración. 



92 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Talleres-asamblea de formación: hacia la construcción 
de una estrategia

Los talleres-asamblea diagnóstico nos han permitido entender las 
expectativas de las participantes sobre la formación que necesitan y 
qué les gustaría para fomentar y ampliar su participación. Una vez 
identificados los obstáculos, tanto personales como estructurales que 
limitan sus posibilidades de participación, pudimos construir una 
estrategia de formación culturalmente situada, pertinente y suficientemente 
flexible para ser implementada entre los diferentes grupos de mujeres. 
Nuevamente, reiteramos que la diversidad de los contextos y de ne-
cesidades ha implicado ajustes en los contenidos de los talleres que se 
implementaron, mismos que en todos los casos fueron dialogados con 
los grupos motores y las participantes.

En esa línea, el objetivo de los talleres de formación fue favorecer y 
fortalecer la motivación para ejercer roles de liderazgo. A nivel más 
específico, nos propusimos explicitar los obstáculos que impiden la 
participación y encontrar estrategias comunes para superarlos, impul-
sando la participación de acuerdo a las necesidades e intereses del 
grupo específico. En la construcción de los contenidos del taller, el 
diálogo con la contraparte chilena nos permitió enriquecer nuestra 
propuesta con una herramienta, “la terapia del árbol de la vida” (Ncazelo 
Ncube, 2006 y Denborough, 2008), que combina las terapias narrati-
vas con la metáfora del árbol de la vida (Hope y Timmel, 1984). 

Originalmente diseñada para trabajar con niñeces en situación de 
vulnerabilidad en el sur de África, esta técnica ha sido adaptada con 
éxito para jóvenes y personas adultas, mostrando resultados muy posi-
tivos. Al analizar los talleres-asamblea diagnósticos, que reflejaron no 
solo múltiples experiencias de sufrimiento y violencia, sino también una 
gran fortaleza y un fuerte potencial organizativo en la participación de 
las mujeres, consideramos que la metáfora del árbol resultaba especial-
mente adecuada y culturalmente pertinente. Además, su dimensión 



93
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

terapéutica ofrecía un aporte valioso para los talleres de formación, 
enriqueciendo el proceso colectivo.

Es así que el primer taller de formación con el grupo de mujeres de 
San Cristóbal fue facilitado por la colega de la Universidad de la Fron-
tera, María Antonieta Campos y las mujeres mapuche que la acompa-
ñaron en la misión: Domitila del Carmen Nahuelcoy Castro, Genove-
va Neculman Lefinado y Sofía del Carmen Huenchucoy Coñoepan. 
El objetivo específico del taller consistió en identificar los elementos 
que favorecen la capacidad de resiliencia de mujeres maya-tsotsiles, 
revalorar sus fortalezas personales e identificar el lugar que ocupan en 
su comunidad. Las actividades centrales fueron “Nuestras ancestras”, 
en las que se trató de reconocer la importancia de las ancestras y re-
flexionar sobre la importancia del linaje femenino para las familias 
y las comunidades. Las participantes se organizaron para armar un 
altar de las ancestras, en homenaje a su legado. Otra actividad fue “El 
árbol de la vida”, cuyo propósito fue identificar en la propia historia 
de vida, la capacidad creadora que les permite desarrollarse como 
mujeres, favorecer el autoconocimiento y potenciar e integrar los pro-
pios recursos personales. 

A partir de esta experiencia, los sucesivos talleres-asamblea de for-
mación se pensaron entonces orientados a explicitar los obstáculos 
que impiden la participación y encontrar estrategias comunes para 
superarlos, impulsando la participación de acuerdo con las necesi-
dades e intereses del grupo específico. En la primera parte del taller 
“Seremos bosque: Estrategias de organización y fortalecimiento de la 
participación”, retomamos la actividad de “El árbol de la vida”, que 
consistió en la representación a través del dibujo de un árbol cuyas 
partes representan: 



94 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Imagen 1. Actividad desarrollada en el Taller de formación 1 “Somos bosque, San Cristógal 
de Las Casas (20 de agosto de 2024).

Elaboración propia a partir de una imagen generada por IA.

En la segunda parte del taller, “Somos bosque”, se reunieron todos 
los árboles en un mismo espacio (rotafolio, tendedero o mesa), gene-
rando un bosque de árboles diversos. Se reflexionó sobre ¿Qué me 
impide dar más frutos? Y se identificaron sueños y metas comunes. 
Asimismo, se identificaron las “malezas” que impiden que cada árbol 
crezca sano y dé buenos frutos. Finalmente, se reflexionó sobre los 
sueños comunes y cómo organizarse para conseguirlos ¿Qué podemos 
hacer?, ¿dónde estamos ahora?, y con los recursos, ¿qué tenemos? La idea de 
“Somos bosque” se retomó para un documental elaborado por la fo-
tógrafa documentalista y artista, Ali Rodríguez, en donde también se 
expone parte del proceso de esta investigación.4 

4 El documental se puede ver en este enlace: SomosBosque_24junio_final.mp4



95
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

La reflexión final fue sumamente sugerente porque es a partir de 
ella que se diseñó el segundo taller de formación orientado, en el caso 
de San Andrés Larráinzar, a fortalecer y fomentar el liderazgo, cono-
cer otras experiencias organizativas, fomentar procesos organizativos 
de base y conocer el territorio y sus cultivos para promover actividades 
productivas complementarias para contribuir al sustento familiar. Este 
taller en particular se diseñó en colaboración con algunas compañe-
ras del grupo motor, en particular Celsa López Hernández y Emma 
Díaz Gutiérrez, y ha sido el resultado de las sinergias y colaboraciones 
creadas entre las participantes de los grupos que asistieron a los talle-
res-asamblea diagnóstico. Los contenidos del taller surgieron de las 
necesidades explícitamente manifestadas por las participantes del ta-
ller y por los aprendizajes que Celsa López Hernández y Emma Díaz 
Gutiérrez tuvieron en los viajes de intercambio con la contraparte en 
Chile. En particular, hubo una toma de conciencia sobre la importan-
cia de la organización colectiva como apoyo, sustento y primer espacio de 
formación y aprendizaje para fomentar procesos participativos. 

En el caso de San Cristóbal, el segundo taller de formación adqui-
rió otros matices. El taller-asamblea se denominó “Tejer al andar” y 
se orientó en: sistematizar el trabajo sobre las necesidades de nuestra 
formación, reflexionar en torno a lo político y sobre nuestras fortalezas, 
identificar las maneras en que podemos articularnos. En este caso, se 
enfatizó más en resaltar la importancia de la colectividad, el apoyo mu-
tuo y la diversidad dentro del grupo. A partir de la dinámica “Somos 
bosque”, se reflexionó sobre las siguientes preguntas detonadoras: 
¿Cómo se conectan los árboles en un bosque? ¿Cómo nos conectamos 
entre nosotras en nuestra lucha? ¿Qué necesitamos para que nuestro 
bosque sea fuerte? ¿Cómo cuidamos nuestras raíces y fortalecemos 
nuestras ramas?

En particular, el diálogo se encaminó hacia la idea de construir 
una red colectiva, identificando los lazos que nos unen y las acciones 
concretas que podemos realizar juntas. En este sentido, se empezó 



96 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

a reflexionar sobre: ¿Cómo piensan la constitución de la red? ¿Qué 
principios tendría? ¿Quiénes pueden participar? ¿Cómo cada quien 
puede aportar a la red? Y, ¿cómo hacerla sostenible?

Talleres-asamblea de capacitación de funcionarios

Uno de los aspectos que se abordó en este proyecto ha sido el de trans-
mitir a los funcionarios municipales los resultados de los diálogos que 
se tejieron con las mujeres, tanto en las asambleas-diagnóstico participati-
vas, como en los talleres-asamblea de formación. Con la capacitación de 
funcionarios buscamos incidir en los programas de política pública 
para lograr una mirada interseccional con perspectiva intercultural. 
La idea central ha sido la de abrir un espacio para crear un puente 
de diálogo que permita, por un lado, hacer conocedores a las y los 
funcionarios de las problemáticas que viven las mujeres en su proceso 
de participación y, por el otro, también recoger las vivencias y difi-
cultades de las y los funcionarios en el ejercicio de sus funciones y en 
relación a la participación de las mujeres.

El diseño de los talleres de capacitación para funcionarios surgió de la 
colaboración con los grupos de mujeres con las que se realizaron los 
talleres-asamblea diagnóstico y de formación, y fueron adaptados a 
las realidades específicas de San Andrés y San Cristóbal. Además de 
recordar la historia de la lucha de las mujeres a nivel internacional, 
nacional y local, en San Andrés se reflexionó sobre el proceso de in-
corporación de las mujeres en los cargos públicos a nivel municipal, 
identificando los diferentes papeles de las y los actores que la han 
promovido y facilitado. Fue una demanda de las colaboradoras Celsa 
López Hernández y Elena López López que, en el taller, que se realizó 
el día 8 de marzo, se promoviera el encuentro entre las mujeres que 
han ejercido un cargo o han tenido participación en organizaciones, 
con los pasaros, ex-autoridades que, en el ejercicio de sus funciones, 
han vivido el proceso de incorporación de las mujeres en los cargos 



97
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

públicos.5 Es importante mencionar que, en el diseño de este taller, 
han participado también ex autoridades (pasaros), como el profesor 
Carlos Pérez Sánchez, ex-diputado estatal, el licenciado Marcos Gó-
mez López, ex-tesorero municipal constitucional y las profesoras Ma-
ría Antonieta Jiménez Girón y Emilia Ruíz Ruíz.

Para todos fue muy importante que se diera a conocer cómo se dio 
el proceso de incorporación de las mujeres en el caso de Larráinzar, 
mostrando cómo el apoyo de algunos hombres ha sido clave en lograr 
el acuerdo entre autoridades a fin de obtener mayor respaldo. Para 
Elena y Celsa, la participación de las mujeres no debe pasar por la ex-
clusión de los hombres; se trata de encontrar la forma para mantener 
una convivencia pacífica, tanto a nivel familiar como comunitario. No 
debemos olvidar que es partir de la Ley de Paridad de 2014 que la 
inclusión de las mujeres en las planillas a nivel horizontal y vertical se 
impone y viene a acelerar un proceso que, en el caso de Larráinzar, se 
estaba llevando a cabo de manera paulatina (Ortelli y López, 2024). 
Nuevamente, destaca el carácter peculiar de San Andrés Larráinzar, 
en donde es a través de la palabra –el Acuerdo–, que se integra este 
cambio tratando de no crear rupturas demasiado tajantes. 

Asimismo, se analizaron problemas que viven las y los funcionarios 
en relación a la participación política de las mujeres y se propusieron 
estrategias para favorecer y fomentar la participación de las mujeres 
en los distintos espacios de la política municipal.

En San Cristóbal, el taller se diseñó junto al grupo motor, en parti-
cular a Emma Díaz, y se enfocó en abrir espacios de escucha, reflexión 
y diálogo sobre los obstáculos que enfrentan las mujeres de pueblos 
originarios para la participación política, así como sobre las condicio-
nes de trabajo de las y los funcionarios para la atención de mujeres, 

5 Las autoridades que participaron fueron: el ingeniero Narciso Díaz Pérez, ex-presidente mu-
nicipal constitucional, el licenciado Alfonso Díaz Pérez, ex-presidente municipal constitucional, 
el profesor Carlos Pérez Sánchez, ex-diputado estatal, el licenciado Marcos Gómez López, ex 
tesorero municipal.



98 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

jóvenes y niñas de pueblos originarios. Una herramienta fundamental 
propuesta ha sido el uso de la metáfora de la mochila emocional, que 
ha permitido identificar las cargas representadas por resistencias, mie-
dos, prejuicios, frustraciones, aprendizajes o experiencias que influyen 
en el trabajo de las y los funcionaria/os. Guiados por las preguntas: 
¿Qué ideas o emociones cargamos respecto a las mujeres de pueblos 
originarios y su participación política? ¿Qué obstáculos hemos visto 
o sostenido desde nuestras propias prácticas?, se ha fomentado una 
reflexión “en silencio” para que las y los funcionarios pudieran reco-
nocer y auto-explicitar posibles bloqueos personales. Finalmente, se 
buscó identificar las necesidades institucionales y las posibilidades de 
acción que se requieren para fortalecer la participación de las mujeres, 
jóvenes y niñas de pueblos originarios.

Los talleres con funcionarios mostraron una vez más la importan-
cia del enfoque centrado en las emociones y apertura de diálogos, ya 
que abre nuevas posibilidades de comprensión y acción en atención al 
tema de la participación de las mujeres.

Reflexiones finales:

En este capítulo, mostramos cuál ha sido el proceso que nos ha llevado 
a la construcción de una metodología de trabajo situada y colabora-
tiva para trabajar sobre liderazgo y participación política de mujeres 
mayas en Los Altos de Chiapas. Retomamos la asamblea, como es-
pacio donde “se despierta la palabra colectiva” (Bolom Pale, 2024, p. 
73), y vimos cómo esta fomenta un proceso de enseñanza-aprendizaje 
que lleva al “interaprendizaje” (Gasché, 2004), y la creación de un 
saber colectivo. Asimismo, mostramos cómo la herramienta de los ta-
lleres, basados en actividades creativas y afectivas, nos ha permitido 
explorar más allá de la palabra, logrando un involucramiento más 
integral de las mujeres. El tiempo, la paciencia para conocernos y las 
vivencias compartidas, han sido un ingrediente fundamental para que 



99
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

esta metodología surgiera de las reflexiones compartidas y se adaptara 
a la diversidad de los cuerpos y territorios. También mostramos cómo 
las estrategias de formación para mujeres y de capacitación para fun-
cionario/as han resultado de las reflexiones desarrolladas en los talle-
res-asamblea diagnósticos, en los que recogimos las inquietudes, los 
problemas, las vivencias y las sugerencias expresadas por las mismas 
mujeres. De este modo, queremos resaltar que nuestra intención no 
es la de proponer una “receta metodológica” para trabajar sobre par-
ticipación política y liderazgo en regiones habitadas por pueblos ori-
ginarios, al contrario, quisimos mostrar que cualquier acción en este 
sentido debe apoyarse en una metodología que se construye en el te-
rritorio a partir de sus especificidades y necesidades y en colaboración 
con las y los actores que en ello viven, es decir, lo que denominamos 
aquí metodologías corpoterritoriales colaborativas tejidas en diálogo. 
Esto implica que, si se quiere replicar el trabajo en otras regiones, la 
condición de partida es un conocimiento profundo de este territorio 
y sus dinámicas socio-políticas, así como generar espacios para crear 
sinergias con los actores que en ello se mueven, lo cual significa que el 
tiempo, la convivencia y las experiencias compartidas son los factores 
que garantizan la posibilidad de obtener mejores resultados. 

En el siguiente capítulo, analizaremos los resultados de los talle-
res-asamblea diagnóstico y nos enfocaremos en particular en los diá-
logos que tuvimos sobre los conceptos de ciudadanía y liderazgo.



100 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Referencias

Aguilar Hernández, E., Díaz Teratol, M. y J. Viqueira, (2010) Los otros acuer-
dos de San Andrés Larráinzar, Chiapas (1959-2005). En Viqueira, J. y 
Saavedra, M. (coords.), Los indígenas de Chiapas y la rebelión zapatista. Microhis-
torias políticas. El Colegio de México.

Aubry, A. (2008). San Cristóbal de las Casas. Su historia urbana, demográfica y monumen-
tal 1528-1990. Editorial Fray Bartolomé de las Casas, A. C.

 Bertely Busquets, M. (Coord.). (2007). Los hombres y las mujeres de maíz. Democra-
cia y derecho indígena para el mundo. Fondo Editorial de la PUCP, Fundación 
Ford, UNEM, CIESAS.

Bertely Busquets, M. y REDIIN (2011). Interaprendizajes entre indígenas. De cómo 
las y los educadores pescan conocimientos y significados comunitarios en contextos inter-
culturales. CIESAS-UPN.

Bolom Pale, M.(2024). Chanubtasel-píjubtasel reflexiones filosóficas de los pueblos origi-
narios. CLACSO-UNICH-CRESUR.

Cabnal, L. (2010). Feminismos diversos: el feminismo comunitario. ACSUR-Las 
Segovias.

Cabnal, L. (2019). El relato de las violencias desde mi territorio cuerpo-tierra. 
En tiempos de muerte: cuerpos, resistencias y rebeldías. En Leyva, Xó. 
y Icaza, R. (Coords.). En tiempos de muerte: cuerpos, rebeldías y resistencias (pp. 
113-126.). Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, Cooperativa 
Editorial Retos, International Institute of  Social Studies. 

Calla, P. (2019). Feminist Constellations II: Daughters of  Mother Earth. Met-
odology + Impacts. Trabajo presentado en A Symposium on Extractiv-
ism, Feminization of  Repression and Resistance. Feminist Constellations 
Seminar, pp. 18-20, [ponencia]. 

Corona, S. (2012). Notas para construir metodologías horizontales. En S. Co-
rona, y O. Kaltmeier. En diálogo. Metodologías horizontales en Ciencias Sociales y 
Culturales (pp. 11-21). Gedisa.



101
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Denborough, D. (2008) “Tracing the roots of  the Tree of  Life narrative ap-
proach”. In Denborough, D. Do you want to hear a story? Adventures in collective 
narrative practice, Dulwich Centre Publications Adelaide.

Gargallo, F. (2014). Feminismos desde Abya Yala. Editorial Corte y Confección. 

Gasche, J. (ed.). (2004). Crítica de proyectos y proyectos críticos de desarrollo. Un enfoque 
latino-americano con énfasis en la Amazonía. Instituto de Investigaciones de la 
Amazonía Peruana.

Gómez, D. (2012). Mi cuerpo es un territorio político. Brecha Lésbica.

Hernández, A. y Fenner, G. (2019). El turismo, ¿un arma para la guerra? Ten-
siones en San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. En C. Milano y J. 
Mansilla (Coords.). Ciudad de vacaciones. Conflictos urbanos en espacios turísticos 
(pp. 81-120). Pol·len edicions, sccl.

Hope, A. y Timmel, S. (1984). Training for Transformation: A Handbook for Commu-
nity Workers, Libro 1, Libro 2, Libro 3, Mambo Press. 

Marcos, S. (2014) Actualidad y cotidianidad: la Ley Revolucionaria de Mujeres del 
EZLN, 20 años después. CIDECI / Unitierra Chiapas.

Marcos, S. (2022). Aprendiendo de las zapatistas. Tejiendo hilos en la preparación del 
encuentro europeo con la Travesía por la Vida, Escuadrón 421. CLACSO / Coope-
rativa Editorial Retos / Universidad de Guadalajara.

Mora, M. (2018). Política kuxlejal. Autonomía indígena, el estado racial e investigación 
descolonizante en comunidades zapatistas. CIESAS.

Ncazelo Ncube-M. (2006). “The Tree of  Life Project Using narrative ideas in 
work with vulnerable children in Southern Africa”. The International Journal 
of  Narrative Therapy and Community Work 3(1). www.dulwichcentre.com.au

Núñez, K. (2024). Zapatista childhoods: Children’s participation and the pos-
sibilities for collective knowledge. En J. C. Garlen, y N. T. Ramjewan, 
(Eds.) Refusing the Limits of  Contemporary Childhood: Beyond Innocence (pp. 103-
128). Lexington Books / Fortress Academic. 



102 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Ortelli, P. (2016). Ciudadanía y poder. Prefesionistas tsotsiles en un municipio de Los Al-
tos de Chiapas, México. Doctorado en Ciencias Antropológicas, Universidad 
Autónoma Metropolitana. 

Ortelli P. (2018). Profesionistas  retornados  en el gobierno indígena. Una re-
flexión crítica sobre la intermediación a partir de un estudio de caso en 
México.  Antropologías del Sur, 5(9), 49-71.  http://revistas.academia.cl/in-
dex.php/rantros/article/view/933 .

Ortelli P. (2022). Profesionistas indígenas, participación y ciudadanía. Re-
flexiones a partir del análisis de un estudio de caso en Los Altos de Chia-
pas. En  P. Gómez y J. Magaña (coords). Los herederos de Quintin Lame y del del 
zapatismo (pp. 365-381). Ediciones Universidad de Santo Tomás (USTA).

Ortelli, P. y López, E. (2024). Mujeres, memoria y poder. En P. Gorza, M. Ful-
bert y P. Ortelli (Coords.). Arqueología de la memoria: Un recorrido interdisciplinar 
en tierras mayuas de Chiapas (pp. 275-314). Centro Studi Americanistici / 
Perugia-Centro de Estudios Mayas / UNAM.

Paniagua Mijangos, J. (2005), Indios y ladinos en una ciudad multicultural. 
Anuario de Estudios Indígenas, Vol. X. UNACH /Instituto de Estudios Indí-
genas, 145-171. 

Paredes, J. (2013). Hilando fino. Desde el feminismo comunitario. Cooperativa El Re-
bozo.

Paredes, J. y Guzmán, A. (2014). El tejido de la rebeldía, ¿qué es el feminismo comu-
nitario? Bases para la Despatriarcalización. Editorial Mujeres Creando Comu-
nidad.

Rahnema, M. (2001). Participación. En Sachs, W. (editor). Diccionario del desa-
rrollo. Una guía del conocimiento como poder (pp. 194-215). PRATEC. 

Real Academia Española (2014). Diccionario de la Lengua Española, 23ª Edición, 
Espasa.



103
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Red de Educación Inductiva Intercultural (REDIIN). (2019). Milpas educativas 
para el buen vivir: nuestra cosecha. IBERO-INIDE / CIESAS / Fundación W. 
K. Kellogg. https://inide.ibero.mx/assets_front/assets/libros/2020/mil-
pas-educativas-para-el-buen-vivir-nuestra-cosecha.pdf

Rosique, J. y Méndez, S. (2017). Una mirada teórica al desarrollo del Centro 
Histórico. Patrimonialización, museificación, clonación y turistificación. 
Sociedad y Sociología Hoy, (34), 193-208. https://veredasojs.xoc.uam.mx/in-
dex.php/veredas/article/view/439.

Ruiz-Trejo, M. y García-Dauder, D. (2023). Epistemologías feministas: cuerpo y emo-
ciones en investigación. Universidad Autónoma de Chiapas.

Tzul, G. (2018). Sistemas de gobierno comunal indígena. Mujeres y tramas de parentesco en 
Chuimeq’ ena’. Instituto Amaq’ / Bufete para Pueblos Indígenas / Libertad 
Bajo Palabra.





Capítulo 3
Campos de acción y lucha y figuras de referencia:

Las voces de las  bats’i antsetik 
de San Andrés Larráinzar

Celsa López Hernández (Unidos por Compartir, A.C.)
Elena López López (Tesoros de Mi Pueblo, A.C.)

Paola Ortelli (UIA)



Foto 4. Participantes del Taller-asamblea diagnóstico 2. 
“Tiempo, memoria, movimiento. Sembrando semillas juntos”. 
San Andrés Larráizar, (23 de abril de 2024).



Una vez analizada la estrategia metodológica que utilizamos en 
este proyecto para indagar sobre la participación y el lideraz-
go de las mujeres en los casos de estudio analizados, en este 

capítulo presentaremos los resultados y las reflexiones que desarrolla-
mos sobre el tema en San Andrés Larráinzar. Como ya mencionamos 
en el capítulo anterior, nuestra intención con los talleres diagnósticos 
ha sido la de cuestionar los enfoques politológicos sobre los conceptos 
de participación y liderazgo, así como su análisis de corte cuantitativo. 
En este capítulo, queremos mostrar cómo, a través de la metodología 
de los talleres-asamblea, y a partir de un enfoque corpoterritorial que 
pone al centro las emociones y los afectos, pudimos llegar a un mayor 
entendimiento de lo que significan la participación y el liderazgo para 
las bats’i antsetik de San Andrés Larráinzar. Como ya comentamos, 
aprendimos de los feminismos comunitarios los conceptos de “cam-
pos de acción y lucha” (Paredes, 2013) y “cuerpo-territorio” (Cabnal, 
2010), como categorías que nos permiten ampliar y complejizar la 
idea de participación desde otras miradas. En relación al concepto de 
liderazgo, nos fue de mucha ayuda la idea de figura-referente, a partir 
de la cual pudimos identificar las características y las cualidades idea-
les que las bats’i antsetik de San Andrés Larráinzar atribuyen a quienes 
guían los procesos de acción y lucha.  

Para empezar, es importante especificar quiénes fueron las partici-
pantes de los dos talleres diagnóstico, para dar cuenta de la diversidad 
de perfiles de liderazgos que existen y sobre los que profundizaremos 
en el apartado sobre liderazgo: autoridades vigentes, ex autoridades, 
integrantes y lideresas de organizaciones civiles, ex-empleadas o em-
pleadas del Ayuntamiento, amas de casa, maestras y pequeñas em-
prendedoras. Cabe mencionar que varias de ellas tienen también un 
perfil profesional y niveles de escolaridad superior, por lo que esta 

[107]



108 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

enorme diversidad enriqueció mucho nuestra pesquisa, porque nos 
ayudó a comprender aquellos matices invisibilizados de la participa-
ción y el liderazgo.

Imagen 2: Entretejiendo voces: Las participantes al Taller-asamblea diagnóstico “Espacios, 
cuerpos y memorias de participación”, se presentan.San Andrés Larráinzar, 6 de abril de 2024

De la participación a los campos de acción y lucha

En las páginas que siguen, analizaremos los espacios de acción y lucha 
de las mujeres de San Andrés Larráinzar guiadas por estas preguntas: 
¿Cómo definir la participación? ¿Cuáles son las condiciones en las que 
se da la participación en el municipio en cuestión? ¿Cuáles son los 
espacios de acción y lucha? ¿Cuáles son los espacios vetados de las bats’i 
antsetik? ¿Qué propuestas se pueden hacer para fomentar y ampliar la 
participación en el contexto específico de San Andrés Larráinzar? 

En el capítulo “Metodologías corpoterritoriales colaborativas tejidas 
en diálogo”, explicamos que nos alejamos de un concepto de participa-
ción únicamente vinculado al ejercicio de un cargo y que a través de los 



109
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

talleres-asamblea diagnósticos y de formación buscamos explorar otras 
dimensiones del concepto que sean más pertinentes y culturalmente si-
tuadas. Es importante entonces, empezar este análisis ubicándonos el 
contexto específico de San Andrés Larráinzar y enfocándonos en las 
formas de participación establecidas por su sistema de gobierno, que 
se compone de diferentes cuerpos de autoridad1 articulados entre sí y 
permeados por una jerarquía político-religiosa, conocida en antropo-
logía como sistema de cargos (Burguete, 2021; Kosrbaek, 2009; Rus y 
Wasserstrom, 1980),  misma que otorga un carácter particular al sistema 
de gobierno en cuestión. Como señalamos en otro trabajo:

La participación en San Andrés Larráinzar está inextricable-
mente vinculada al ejercicio de un cargo; participar significa 
respeto (ixchel ta muk), tomar en cuenta (sakel ta venta). Tener 
un cargo implica ser merecedores de respeto y ser escuchados 
en la toma de decisiones.”. (Ortelli, 2022, p. 388)

Si analizáramos la participación de acuerdo a los indicadores de 
corte occidental, la ausencia de las mujeres en los cargos hasta 2018, 
con la entrada en vigor de la Ley de Paridad,2 nos llevaría a verlas 
como objetos pasivos en lugar de sujetos activos. Con este trabajo, 

1 Estos son: El Ayuntamiento Constitucional Gubernamental, que cuenta con 15 inte-
grantes, el Ayuntamiento Tradicional o Regional, con 29 miembros categóricos ligados 
a una jerarquía religiosa, que consta de aproximadamente 120 personas entre fiscales, 
mayordomos, capitanes, auxiliares de capitanes, músicos tradicionales y danzantes, 
alférez, apóstoles, soldados, especialistas rituales y paxiones. Además, cabe agregar 
los sectores: El Comité de partido, el Comisariado de Bienes comunales, ambos inte-
grados por 12 miembros, La confederación Nacional Campesina, de 6 integrantes y 
los Frentes juveniles con 11 integrantes y uno en cada localidad. A estos se añaden 
también los comités y del lado zapatista, el Ayuntamiento Municipal autónomo y el 
Ayuntamiento tradicional autónomo. Ortelli (2015)
2  […] es derecho de los ciudadanos y obligación para los partidos políticos, la igualdad 
de oportunidades y la paridad entre hombres y mujeres para tener acceso a cargos de 
elección popular” Artículo 7º, párrafo 1 de la Ley General de Instituciones y Procedi-
mientos Electorales (LEGIPE), publicada en el Diario Oficial de la Federación el 23 
de mayo de 2014.



110 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

pretendemos voltear la mirada y buscar visibilizar todos los espacios 
de acción y lucha de las mujeres, que muestran su agencia y resistencia 
activa en el territorio. 

Ahora bien, ¿Cómo definir entonces la participación? 

En la cita que sigue, Elena López López, presidenta de la asociación 
civil “Tesoros de mi pueblo” y primera mujer en ocupar el cargo de sín-
dica municipal en el período 2018-2021, más allá del cargo, nos invita 
a dirigir la mirada también hacia los múltiples campos de acción, que 
tienen las mujeres en San Andrés Larráinzar:

 (…) aquí habemos muchos grupos, hacemos muchas cosas, so-
mos líderes en diferentes espacios y estamos aquí compartiendo. 
Aquí venimos con sed de aprender, nosotras también, esto no es 
una pérdida de tiempo, aquí vamos a compartir, a unirnos, for-
talecernos, a relacionarnos haciendo un tejido fuerte.3

Quisiéramos enfatizar que la frase “hacemos muchas cosas, somos 
líderes en diferentes espacios”, resume en sí el significado de parti-
cipar, como acción en muchos ámbitos y espacios y con papeles di-
ferentes. En efecto, a lo largo del taller y en la reconstrucción que 
cada mujer hizo del propio camino de participación en la actividad 
de recuperación histórica de la memoria individual, emerge la idea de 
participación como “ayudar, hacer algo, aportar algo, tener la capaci-
dad de estar con la gente, de hablar”.

En la reconstrucción de la historia personal de cada participante 
emerge la importancia del estudio como una posibilidad de cambiar el 
propio destino, posibilidad a veces apoyada por la familia y los padres, 
pero que también ha sido conquistada con sufrimiento o con la huida, 
para escapar de situaciones de violencia familiar o frente a la negativa 

3 Taller-asamblea diagnóstico “Espacios, cuerpos y memorias de participación”, San 
Andrés Larráinzar, 6 de abril de 2024.



111
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

de los padres de aceptar la elección de otros caminos. En otros casos, 
aprender una actividad económica como la artesanía ha permitido lo-
grar autonomía económica y con eso, una mayor independencia.  Lo 
que emerge de estas historias personales es la gran fuerza de voluntad 
de estas mujeres que buscan revertir los roles de género tradicionales 
eligiendo otros caminos. 

¿Cuáles son las condiciones en las que se da la 
participación de las bats’i antsetik en el municipio 
en cuestión?

Las características específicas del municipio de San Andrés Larráin-
zar imprimen ciertas condiciones al acto de participar, mismas que 
las bats’i antsetik identifican y reflexionan. Podríamos decir que dichas 
condiciones se refieren a dos dimensiones entrelazadas que tienen que 
ver con las normas internas filtradas por aspectos culturales relacio-
nados con el género y a una tercera dimensión en diálogo-tensión y 
negociación con las dos primeras: el sistema legislativo nacional. En 
relación a las dos primeras dimensiones, lo que emergió en el taller es 
que hay una serie de normas internas que regulan la participación de 
las bats’i antsetik en ciertos espacios de toma de decisiones como son: 
la asamblea, en la que solo participan si el esposo es de afuera o ya 
no vive, o determinados cargos en los comités, para los cuales dicen 
que “si el cargo implica manejo de dinero entonces se involucran los 
hombres”. Aun cuando las mujeres participan en la asamblea, se ven 
limitadas en la libertad de opinar, ya que mencionan que “el desco-
nocimiento nos limita porque no podemos opinar de cosas que no 
sabemos, si queremos participar tenemos que aprender muchas cosas 
que nos han sido negadas, mucha información”. 

Es importante subrayar que expresar una opinión en la asamblea 
implica aportar ideas para la solución de problemas. Al respecto, una 
de las habilidades más importantes de una autoridad consiste en saber 



112 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

resolver problemas a través del diálogo, la negociación y el buen uso 
de la palabra, habilidades que se aprenden en la educación comunita-
ria informal, primero en la fase de socialización infantil, acompañan-
do al padre a estos espacios y sucesivamente a través del camino de los 
cargos que es en sí una suerte de escuela de formación cívica. Como 
señalamos en otro trabajo: 

En sí la trayectoria de cargos constituye un proceso de forma-
ción hacia una ciudadanía dosificada que se basa en un proce-
so progresivo de obtención de derechos ciudadanos, que dura 
gran parte de la vida de las personas e implica su activa partici-
pación al servicio de la comunidad. (Ortelli, 2015, p. 51)

Socializadas en otros espacios, las mujeres hasta el momento no 
han tenido entonces la oportunidad de aprender estas habilidades que 
no se pueden enseñar en la escuela, sino se aprenden en la comunidad 
a través del ejercicio de los cargos, la observación y –como señalan las 
bats’i antsetik–, gracias a la posibilidad de formar parte de asociaciones 
o grupos. También se reconoce que en los comités de nivel preescolar 
hay una mayor participación de las mujeres, posiblemente vinculada 
al hecho que los espacios de cuidado infantil se perciben como una 
tarea que corresponde a las mujeres. 

Como se ha señalado en otras investigaciones (Burguete, 2021; 
Castro Apreza, 2017; Ortelli y López, 2024), dos aspectos que condi-
cionan la participación de las mujeres son el casamiento y la materni-
dad, ya que hay hombres que no ven con buenos ojos que las mujeres 
salgan, por lo que el apoyo de la pareja y de la familia en general es 
necesario e imprescindible. También emerge un tema de envidia, de 
parte de otras mujeres o de los mismos hombres que sienten que tie-
nen mayores derechos que las mujeres en acceder a los cargos y parti-
cipar en la toma de decisiones.



113
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Sin embargo, es importante resaltar que, dichas normas no son 
fijas, sino están en constante transformación y diálogo con la realidad, 
por lo que esto abre una ventana de posibilidad para impulsar el cam-
bio. Las mismas bats’i antsetik señalan que “contar con cierta experien-
cia o conocimientos cambia la forma en la que te están mirando (…)”.

En efecto, a diferencia de lo que se plantea desde enfoques esen-
cialistas sobre las comunidades de pueblos originarios, en ellas se 
registran cambios constantes por los mismos procesos internos y la 
emergencia de nuevos actores y exigencias, como es el caso de las y 
los profesionistas, que al regresar a los municipios de origen impul-
san transformaciones importantes (Ortelli, 2018). Asimismo, el diálo-
go-negociación con el que definimos la tercera dimensión de influen-
cia en las condiciones de la participación, es un importante motor de 
cambios. En este sentido, las leyes impuestas por el sistema legislativo 
nacional, por ejemplo, la Ley de Paridad aprobada en 2014,4 ha im-
plicado nuevos ajustes. 

Como señalaron las bats’i antsetik “por ley es obligada la participa-
ción de las mujeres, y por eso nos han tenido que incluir, se van abrien-
do los espacios para las mujeres, aunque sea a la fuerza”. La obliga-
toriedad de la cuota de género del cincuenta por ciento ha significado 
un reto importante en un municipio en el que el sistema de gobierno, 
solo considerando la parte del Ayuntamiento Constitucional y los sec-
tores, involucra a cincuenta y seis personas, lo que implicaría contar 
con veintiocho mujeres dispuestas a asumir el cargo cada tres años.

Es así que, desde 2015, el municipio de San Andrés Larráinzar ha 
buscado las formas de hacer efectiva esta participación a través de 
un proceso que ha implicado establecer acuerdos entre los diferentes 
cuerpos de autoridad que componen el gobierno local. Un aspecto 
importante de estos acuerdos ha sido definir cuáles cambios había que 
aportar en los rituales para contemplar la participación de las mujeres 

4 Ver nota 14.



114 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

desde otras posiciones diferentes a las tradicionales de preparación de 
alimentos y atención a los invitados.5

 Por otro lado, también hay que considerar el sentir de las mujeres 
frente a esta urgente exigencia. Como comenta Celsa: “(…) las muje-
res no tenemos trayectoria, nos mandan a la guerra sin fusil, tenemos 
que fortalecernos, los hombres van con trayectoria, lo que queremos 
es mejorar, conocer nuestras debilidades”.6 

Aunque se reconozca la importancia de estos avances legislativos 
a favor de la participación de las mujeres, como vimos, ellas se ven 
condicionadas por diferentes factores y por prácticas patriarcales que 
no solo se reproducen al interior del municipio, sino forman parte de 
una lógica más amplia de carácter global. Al respecto, en el taller7 se 
comentó lo siguiente: 

En acuerdos estatales y nacionales deciden que los hombres 
como presidentes, aquí a nivel municipal, han decidido dar la 
candidatura a las mujeres en donde el partido es débil porque 
de por sí perdería; donde el partido es fuerte colocan a hombres 
porque ya tiene fuerza (Participante, taller 6 de abril 2024).

Lo anterior refleja un reclamo importante, que muestra cómo los 
avances legislativos por sí solos no son suficientes para garantizar que 
la participación de las mujeres sea sustancial y nos sugiere que esta 
debe ser abordada de manera más amplia. Muestra de esto son las 
prácticas de “simulación tolerada y usurpación permitida” que se han 
estado implementando en varios municipios del estado de Chiapas a 

5 Para un análisis de las vivencias de las mujeres que han protagonizado este proceso 
se puede consultar Ortelli y López, 2024.
6 Taller asamblea-diagnóstico “Tiempo, memoria, movimiento. Sembrando semillas 
juntes”. San Andrés Larráinzar 20 de abril de 2024.
7 Taller-asamblea diagnóstico “Espacios, cuerpos y memorias de participación”, San 
Andrés Larráinzar, 6 de abril de 2024.



115
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

raíz de la promulgación de la Ley de Paridad, y que se han ido norma-
lizando a través de los fenómenos de “Las Juanitas” en 2009; “el en-
roque presidenta-síndico-esposo”, en 2015; y “las alcaldesas de papel 
y parejas presidenciables”, en 2015 y 2021 (Burguete, 2021).8 Aun así, 
el municipio de San Andrés Larráinzar representa un caso ejemplar, 
ya que se ha buscado la forma de conciliar las normas internas y la 
lógica del sistema de cargos con la exigencia de paridad. Lo que pasó 
con la Ley de Paridad9 es que vino a acelerar un proceso que ya esta-
ba en curso, en el que las mismas profesionistas del municipio, desde 
otros espacios,10 han estado concientizando a autoridades y grupos de 
mujeres sobre equidad de género y derechos de las mujeres.

Por ello, es importante identificar, ¿cuáles son los espacios de acción 
y lucha?, y ¿cuáles son los espacios vetados de las bats’i antsetik?

Dialogando y compartiendo con ellas, identificamos múltiples es-
pacios donde se dan la acción y lucha de las bats’i antsetik   de San 
Andrés Larráinzar: el hogar, en el que se toman decisiones sobre la 
economía familiar, las organizaciones artesanales o de producción, 
empresas o negocios familiares, el ayuntamiento local, la asamblea 
comunitaria, los comités o las iglesias, asociaciones civiles o instancias 

8 Como señala Burguete (2020), frente a la obligatoriedad de la paridad de género 
establecida por la Ley de 2014, se han dado unas prácticas de participación simulada 
por las que las mujeres aparecen solo formalmente en las actas y en las listas, cuando 
en realidad quien ejerce el poder es el esposo o el hermano. En este sentido, aunque 
las estadísticas muestran un incremento en la participación política de las mujeres, es 
necesario pensar si en realidad se trata de una participación sustantiva.
9 […] es derecho de los ciudadanos y obligación para los partidos políticos, la igualdad 
de oportunidades y la paridad entre hombres y mujeres para tener acceso a cargos de 
elección popular”, Artículo 7º, párrafo 1 de la Ley General de Instituciones y Proce-
dimientos Electorales (LEGIPE), Publicada en el Diario Oficial de la Federación el 23 
de mayo de 2014.
10 La Asociación civil “Unidos por Compartir”, presidida por la maestra Celsa López 
Hernández y con la participación de la licenciada Elena López López, entre 2012 
y 2015 promovió talleres sobre relaciones de género en las siguientes comunidades: 
Pontewitz, Tzajalhó, Batzitzetic, Cabecera, Cuchilton, Jocolhö, Kaomtealhucum, Los 
Ángeles, Luquilhó, San Cristobalito, Sakpuk’anó, Tavilhucum, Yutchen. Sobre el pa-
pel de las y los profesionistas en San Andrés Larráinzar, véase Ortelli, 2018.



116 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

federales, estatales y municipales, partidos políticos, movimientos, re-
des sociales. También otros espacios son el Comité de Planeación para 
el Desarrollo Municipal (COPLADEM), la junta de festejos, la red de 
emprendimiento, las cooperativas artesanales y la política, el coro. La 
iglesia se percibe como un espacio más abierto, en el que las mujeres 
son más valoradas y pueden llegar a ser ministras.

También pudimos visibilizar y tomar conciencia de la existencia y 
la persistencia de espacios aún vetados como: el Juzgado, el Comité de 
Bienes Comunales y en muchas comunidades la asamblea. Asimismo, 
surgió el tema de las herencias familiares, ya que en muchos casos solo 
heredan los hijos varones. Así se comentó en el taller:

(…) a las mujeres no nos dan herencia, y la mayoría de las 
mujeres no peleamos porque no es costumbre desde nuestros 
ancestros, quizá algunas mujeres lo han logrado, pero tienen 
que pelear, decir y eso es muy cansado. (Participante, taller 6 
de abril 2024)

Finalmente, el espacio del taller fue propicio para que se reflexio-
nara sobre, ¿qué propuestas se pueden hacer para fomentar y ampliar 
la participación en el contexto específico de San Andrés Larráinzar? 

Necesitamos espacios de encuentro para las mujeres, para forta-
lecernos y fortalecer nuestro aprendizaje y organización. (Par-
ticipante, taller 6 de abril de 2024).

Compartiendo las propias trayectorias de participación y escuchando 
las experiencias de otras mujeres se tomó conciencia de obstáculos co-
munes que se pueden superar compartiendo estrategias colectivas. Para 
disminuir la desventaja que tienen las mujeres al ingresar a un cargo sin 
los conocimientos y las habilidades necesarias para el contexto cultural 
específico, se propuso promover espacios de diálogo intergeneracionales 
entre autoridades salientes y entrantes, en los que se puedan transmitir a 



117
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

las mujeres de las nuevas generaciones la importancia del sentido de la 
función pública, así como la experiencia de ejercicio del cargo.

También se habló de promover la unión entre mujeres, fomentan-
do la creación de redes de apoyo mutuo. A este respecto, es interesante 
el comentario que surgió en el debate, en el que una de las mujeres 
comentó lo siguiente:

¿Cómo hacen los hombres para ser escuchados? Tienen una 
propuesta y se acuerpan, las mujeres decimos algo medio tem-
blando y no nos respaldamos, porque no tenemos una partici-
pación relevante, porque ellos salen y platican, se echan unas 
cervezas por ahí, en cambio una mujer sale a hacer activida-
des, pero rápido porque necesitamos ver el hogar, no tenemos 
el tiempo, ellos tienen amistades, compañerismo, nosotras lle-
gamos, incluso me siento media rara porque a veces veo con 
quién me junto porque no conozco, porque no tenemos espa-
cios para estar juntas, los hombres si quieren pueden quedarse 
en la calle, si quieren hasta la noche, nosotras cuando salimos 
ya nos están buscando, estamos presionadas, nos presionan, si 
les hacemos eso a los hombres nos cuelgan, no los podemos 
estar llamando a cada rato para ver en dónde están o qué están 
haciendo, eso es mucho. (Participante, taller 6 de abril de 2024)

Finalmente, se reconoce que el camino no es fácil, pero tal vez se 
puede empezar por cambios desde la familia en la educación infantil. 
Como señala Celsa López:

 No sé si habrá un camino fácil conociendo las realidades, hay 
una cultura, por tradición y por cultura las mujeres no participan, 
es por política que las mujeres podemos ir participando, quizá 
concientizando a los niños porque los adultos es más difícil, ya 
hay una cultura establecida, si yo no rompo con la costumbre, si 
no hacemos rupturas, no logramos nada, hay que trabajar con 



118 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

los niños, por ejemplo en los roles de la casa, pero si trabajamos 
con los niños que aprendan que ambos tenemos obligaciones 
en la  casa, todos tenemos un camino. (Participante, taller 6 de 
abril de 2024)

Con este taller pudimos ver entonces que, a pesar de las condicio-
nes adversas, existen múltiples campos de acción y lucha en las que las 
bats’i antsetik juegan un papel importante y protagónico. Son espacios de 
aprendizaje que les permiten pensar en colectivo, expresarse, tomar la 
palabra, decidir, resolver, asumir responsabilidades, manejar recursos, 
opinar libremente, negociar, dialogar y también ocupar un cargo. En 
este sentido, consideramos que para ampliar espacios de participación 
política es necesario implementar una estrategia integral e intergenera-
cional que, como punto de partida, reconozca y fortalezca las diversas 
formas de participación de las mujeres de San Andrés Larráinzar.  

Del liderazgo a las figuras de referencia

En el segundo taller-asamblea diagnóstico que realizamos en San An-
drés Larráinzar el 20 de abril de 2024, exploramos las percepciones que 
las mujeres tienen sobre el concepto de líder, así como las cualidades 
asociadas a la personalidad de una líder y las características a tomar en 
cuenta para evaluar su desempeño. Para llegar a definir el concepto de 
líder empezamos con identificar cuáles han sido las figuras de referen-
cia importante en la trayectoria de vida personal de cada participante. 
Guiadas por las preguntas: ¿Quién ha influido en la persona que soy hoy 
en día? Y si pienso en mi proceso de participación y en la persona que 
soy hoy en día, ¿qué referentes o ejemplos he tenido en mis ancestras?, 
las bats’i antsetik empezaron a identificar a personas conocidas, algunas 
de ellas presentes, que desde su perspectiva “trabajan con el corazón” y 
“para el bien común”. Se comenta que, en sí, la palabra líder se vincula 
más a un liderazgo masculino y con características negativas, porque es 
una persona que trabaja por interés propio y con los privilegios de una 



119
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

masculinidad hegemónica, que les permite estar en los espacios de 
toma de decisiones, porque tiene a una mujer que le resuelve la vida. 
En cambio las bats’i antsetik sugieren usar los términos tsotsil bankilal, 
sopwanej, nitwanej, jnitvanej, que se refieren al hecho de trabajar para el 
bien común, sin esperar nada a cambio. Es interesante que, además de 
figuras públicas (autoridades del municipio), o religiosas (por ejemplo 
se mencionó Jesús), haya surgido la figura de la mamá. Por ejemplo 
Ana, una mujer artesana comentó: 

La mamá es un líder porque enseña, da el primer paso de cómo 
se hacen las cosas, va más a lo social, por ejemplo, un grupo de 
personas que tiene que sacar adelante, un líder toma idea de 
sus colaboradores y así sacan adelante el trabajo, en una em-
presa el jefe da órdenes y no se involucra, pero un líder busca 
como lo podríamos hacer, la mamá enseña, es líder, el papá es 
como el jefe porque solo manda. (Taller 20 de abril de 2024)

Se resalta la figura de la mamá porque “tiene paciencia y es socia-
ble” o bien porque “convivimos más con ella”, “enseña”. Asimismo, se 
hace la distinción entre la líderesa, “quien debe guiar y jalar, motivar 
a las demás” y el jefe, que “es el que manda sin consultar”. 

Se reconoce que, sobre todo en la política hay malos líderes, que 
buscan enriquecerse a espaldas de los demás, se trata de referentes 
negativos, ya que una de las cualidades más importante de una líder es 
la de ser una persona antes que nada altruista, “que aporta, enriquece 
y promueve a las demás”.

Una vez identificadas las cualidades necesarias y deseables de una 
líder, las bats’i antsetik analizan las características a partir de las cuales 
se debe evaluar el desempeño de una/un líder.

Es interesante observar que los indicadores de un buen liderazgo 
retoman los criterios a través de los cuales se evalúa el desempeño 
del carguero. Hay un conjunto de características que emergen de la 



120 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

trayectoria personal y tienen ver con la dimensión ética, como com-
promiso hacia los demás como un impulso auténtico, que nace del 
corazón. Asimismo, la congruencia y coherencia forman parte de esta 
primera dimensión. Una segunda dimensión tiene que ver con las ha-
bilidades sociales, como la capacidad de expresarse y hablar en públi-
co, saber escuchar las voces de los demás y la disponibilidad de estar 
presente en todas las situaciones. Finalmente,  hay algunas cualidades 
personales como el carisma, acompañado por la disposición para en-
señar, la determinación de carácter y el sentido de responsabilidad. 
Son las figuras de referencia las que transmiten estas cualidades y fun-
gen como guías y ejemplos para las y los demás.  

Como pudimos observar en este capítulo, en San Andrés Larráinzar 
los campos de acción y lucha de las mujeres son múltiples y diversos. Aun 
cuando hay espacios vetados, las mujeres poco a poco están logrando 
ampliar su participación a otros campos, que les permiten visibilizarse 
y mostrar que sus capacidades van más allá de las tareas domésticas. 
También observamos que una perspectiva cerrada sobre la participación 
no nos permite implementar estrategias de acción integrales, que contri-
buyan a ampliar los espacios de acción que ya existen. Asumir esto ha 
sido fundamental para el diseño de la estrategia de formación, ya que, 
en lugar de enfocarnos únicamente en buscar las formas para facilitar 
un mayor acceso a los cargos, entendimos que era fundamental apoyar y 
fomentar procesos organizativos desde las localidades, para brindar a las 
mujeres espacios de formación y aprendizaje que les facilitarán el cargo 
el día en que les toque ejercer. En esta perspectiva, el enfoque interge-
neracional y el trabajo simultáneo con jóvenes y niñeces, son conditio sine 
qua non para garantizar la sostenibilidad de la estrategia. Identificar los 
aportes de la participación de las mujeres, los jóvenes y las niñeces nos 
permite pensar cómo transformar los espacios de poder dominados por 
la masculinidad hegemónica, para que, en ellos, al participar, se pueda 
también maternar y formar a las niñeces y a las juventudes, partiendo de 
la idea que la crianza no solo es cuidado, sino que también educa.



121
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

También ha sido importante reflexionar sobre el impacto de los 
avances legislativos a favor de la paridad de género y de cómo estos 
han acelerado –y de cierta forma, apresurado–, procesos que ya ve-
nían en camino, incluso desde la Ley Revolucionaria de Mujeres del 
EZLN de 1994.   Sin duda, queda mucho camino por andar, pero 
también se tomó conciencia que es a través de la unión, de hacernos 
bosque, que se pueden lograr mejores resultados.

Referencias 

Burguete, A. (2018). Gobierno indígena en Chiapas: una discusión contem-
poránea. En J. Orantes y A. Burguete (Coords.). Justicia indígena. Derecho 
de consulta, autonomías y resistencias (pp. 273-303). Centro de Investigaciones 
Multidisciplinarias sobre Chiapas y la Frontera Sur / Universidad Nacio-
nal Autónoma de México.

Burguete, A. (2021). Paridad y violencia política en razón de género en municipios in-
dígenas  de Chiapas (2015-2018): una aproximación con perspectiva  intercultural. 
Cuadernillo de divulgación, núm. 3. IEPC. https://www.iepc-chiapas.org.mx/
archivos/gaceta/Cuadernillo_No3.pdf.

Cabnal, L. (2010). Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento episté-
mico de las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala, Arte Sana. La 
casa de las mujeres.

Castro Apreza I. (2017)  Paridad y violencia política. Los retos de las mujeres 
inígenas en Chiapa. En F. Freidenberg y G. Del Valle Pérez (Eds). Cuando 
hacer política te cuesta la vida, (pp. 309-339). UNAM / Tribunal Electoral de 
la Ciudad de México.

Kosrbaek, L. (2009). El sistema de cargos, la etnografía y las comunidades 
indígenas. En L. Korsbaek, L. y F. Cámara Barbachano (Eds). Etnogra-
fía del sistema de cargos en comunidades indígenas del Estado de México (pp. 27-
65). MC Editores.



122 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Ortelli, P. (2015). Profesionalización, pluralismo y transformaciones en el sis-
tema de cargos de un municipio tsotsil de Los Altos de Chiapas. En P. 
Ortelli et al. (Coords). Procesos políticos contemporáneos en regiones indígenas de 
América Latina. Miradas etnográficas desde México, Chile y Ecuador (pp. 47-100). 
UNACH- Historia Herencia mexicana Editorial, S. de R. L. de C.V.

Ortelli, P. (2018). Profesionistas  retornados  en el gobierno indígena. Una re-
flexión crítica sobre la intermediación a partir de un estudio de caso en 
México.  Antropologías del Sur, 5(9), 49-71.  http://revistas.academia.cl/in-
dex.php/rantros/article/view/933 .

Ortelli, P. (2022). Profesionistas indígenas, participación y ciudadanía Re-
flexiones a partir del análisis de un estudio de caso en Los Altos de Chia-
pas. En  P.Gómez Montañez y P. Magaña Ochoa, J. (Coords). Los herederos 
de Quintin Lame y del zapatismo  (pp. 365-381). Ediciones Universidad de 
Santo Tomás (USTA).

Ortelli, P. y López, E. (2024). Mujeres, memoria y poder. En P. Gorza, M. 
Fulbert y P. Ortelli (Coords). Arqueología de la memoria: un recorrido interdiscipli-
nar en tierras mayas de Chiapas (pp. 275-314). Centro Studi Americanistici / 
Perugia-Centro de Estudios Mayas /UNAM. 

Paredes, J. (2013) [2010]. Hilando fino. Desde el feminismo comunitario. Coopera-
tiva El Rebozo chromeextension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/
https://sjlatinoamerica.files.wordpress.com/2013/06/paredes-julieta-hi-
lando-fino-desde-el-feminismo-comunitario.pdf  .

Rus, J. y Wasserstrom, R. (1980). Civil-Religious Hierarchies in central Chia-
pas: A critical perspective. American Ethnologist  7 (3), pp. 466-478.

Talleres citados: 

Taller-asamblea diagnóstico “Espacios, cuerpos y memorias de participación”, 
San Andrés Larráinzar, 6 de abril de 2024.

Taller asamblea-diagnóstico “Tiempo, memoria, movimiento. Sembrando se-
millas juntes”. San Andrés Larráinzar 20 de abril de 2024.



Capítulo 4
¿Qué es la participación?

Cecilia Alba Villalobos (UNACH) 
 Kathia Núñez Patiño (UNACH)

  



Foto 5. Taller-asamblea diagnóstico 1. “Tiempo, memoria, movimiento. 
Sembrando semillas juntes”. San Cristóbal de Las Casas (28 de octubre 
de 2023).



El grupo de mujeres en San Cristóbal de Las Casas estuvo con-
formado por jóvenes profesionistas que, reconociendo su as-
cendencia de pueblos originarios, han vivido y crecido en el 

contexto de la ciudad, aunque sin romper los lazos con las comunida-
des de origen de sus familias, tsotsiles y tseltales. En ese contexto, sus 
experiencias e historias de participación han estado vinculadas, por 
un lado, a los procesos migratorios de sus familias y, por otro, a enfren-
tar un contexto racista y de desigualdad en la ciudad. 

A partir del espacio generado en el primer taller-asamblea diagnós-
tico, denominado “Espacios y cuerpos. Definir el espacio de vida: la 
comunidad o el entorno”1, uno de los objetivos fue analizar ¿qué es la 
participación? Cómo la han vivido las mujeres, desde sus experiencias, 
en sus diferentes contextos e historias. Partimos de reconocer desde 
dónde se da la participación, tomando en cuenta la diversidad 
que somos, dónde nos situamos en términos políticos, culturales, 
territoriales, y nos conectamos con nuestro pasado que nos permite 
escuchar la voz de nuestras ancestras.

De este modo, el reflexionar dónde estamos paradas, dónde vemos, 
vivimos y conocemos el mundo, nos permite ampliar nuestro horizonte 
de participación. Así, se reconoce que la participación se da desde el 
lugar que cada una ocupa, con toda la carga histórica, cultural y social 
que le atraviesa; de ahí se desprende que la participación sea definida:

De acuerdo a la diversidad de contextos, lo que hablamos y 
compartimos es desde la desigualdad sufrida, por ejemplo, la 
violencia y las palabras que nos hirieron de nuestros propios 

1 Taller realizado el 28 de octubre de 2023 en la ciudad de San Cristóbal de Las Casas, 
Chiapas.

[125]



126 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

padres, de nuestra familia, de la comunidad, desde lo que nos 
duele y nos somete, porque por eso nosotras nos preocupamos, 
nos rebelamos, los hombres tienen privilegios, a ellos no les im-
porta cambiar el orden que les conviene (Participante E., 2023).2

Es decir, la participación conlleva una toma de posición, de con-
ciencia; por lo tanto, es política, pues “inicia desde el momento que 
decidimos salir de casa y estar ahí” (Participante L., 2023). Y estas 
decisiones, además, trascienden lo inmediato: “Nosotras pensamos a 
largo plazo, no solo la política de partidos, nosotras ya tenemos parti-
cipación política estando aquí, creando otros espacios” (Participante 
N., 2023). 

Por ello, y desde un sentido profundo, las mujeres encuentran en la 
participación la posibilidad de comunicación, de conexión con otras 
mujeres mediante la palabra, la presencia, el reconocimiento de una 
corriente con un caudal que va más allá de sí mismas y arrastra el ser 
individual y colectivo:

 
La participación es el poder dar tu palabra, escuchar a las demás, 
la riqueza que hay al escuchar a las otras, desde esos contextos, 
desde nuestra cultura, decir tu palabra con total autonomía, con 
la fuerza de mis abuelas, de sentir que puedo representarlas, sen-
tir y saber que no estoy sola. (Participante A., 2023)

Un aspecto que expresaron las mujeres, como un eje que define la 
participación, es la maternidad, para quienes la ejercen: “La mater-
nidad es un asunto que hace la diferencia de cómo participamos las 
mujeres”,  “desde cómo educo a mi hijo, ¿desde ahí está mi participa-
ción?” (Participante N., 2023). Y esta visión hace referencia a que la 
maternidad con la implicación social que tiene, requiere condiciones 

2  A lo largo del texto se presentan testimonios de las participantes en los talleres-asam-
blea diagnósticos, y la identidad de cada una se representa con una inicial.



127
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

para que, en los diversos espacios sociales, sobre todo en los espa-
cios públicos, sea posible estar junto con las y los hijos, reconociendo 
además la importancia que estos espacios tienen para la socialización 
de la niñez (Núñez y Alba, 2012) y su participación política: “Para 
participar necesitamos seguridad en los espacios, espacios en donde 
pueda ejercerse la maternidad, donde no se nos excluya por tener una 
niña o un niño pequeño, donde no se excluyan a las y los pequeños”. 
(Participante E., 2023).

Y también se reconoce en otras mujeres su fuerza transgresora, al 
enfrentarse al mundo rompiendo las construcciones sociales en torno 
al ser mujer y el lugar que “debe” ocupar: “cargamos con el estigma 
o la carga social de la mujer que sale, de la mujer que alza la voz para 
decir lo que piensa y siente” (Participante N., 2023). “Nosotras tene-
mos que ser transgresoras, ejercer autonomía porque no somos respe-
tadas, habremos de defender y abrir espacios para nosotras” (Partici-
pante E., 2023).

En este sentido, el sistema patriarcal que establece roles y posicio-
nes para las mujeres, genera condiciones para que esas asignaciones 
sean asumidas y reproducidas socialmente en todos los contextos; por 
lo que las mujeres enfrentamos generalmente entornos poco favora-
bles para hacernos presentes. Sin embargo, hay que señalar que estos 
escenarios se vuelven francamente adversos en los entornos de muje-
res con desigualdades más marcadas. No obstante, a pesar de partir 
de la desigualdad, o justamente por ello, la perspectiva femenina po-
tencia el análisis de esta posición al agregar las emociones, dimensión 
que se aprende y fortalece desde la experiencia de los cuidados que 
las mujeres asumimos, de ahí la importancia de que todas las personas 
contraigamos responsabilidades para los cuidados: 

Nosotras lo vemos a pesar de las desigualdades, es super intere-
sante cómo construimos el análisis, cuando es desde el corazón, 
es transformador, no solo se trata de pensarlo, sino de sentirlo. 



128 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Es importante fortalecernos primero desde el corazón para ani-
marte a participar. (Participante E., 2023).

Es decir, el sentir, las emociones, los afectos, son detonadores para 
la acción, aprendidos y enseñados en las prácticas de los cuidados, 
sobre todo en los procesos de crianza de la niñez, en la centralidad de 
visibilizar las transferencias de saberes, emociones y afectos en esos 
procesos que aportan para la transformación de los espacios políti-
cos hegemónicos, capturados por los sistemas de opresión patriarcal, 
adultocéntrico y capitalista.

¿En dónde participo? ¿Por qué ahí?

La reflexión acerca de la acción de participar y su connotación po-
lítica, sus implicaciones concretas en la vida de las mujeres y su en-
torno familiar, afectivo, comunitario, resultó significativa para reco-
nocer los propios trayectos participativos, identificando los espacios, 
los contextos, los lugares en los que están presentes con su voz, con 
su cuerpo-territorio. Estos espacios representan la diversidad de cam-
pos de acción (Paredes, 2013), en los que la presencia femenina y su 
práctica confiere un orden distinto, que involucra estar con el cuerpo, 
que tiene la capacidad de mover y actuar, pero también de pensar y 
sentir, acciones que se realizan en tiempos y espacios actuales, aunque 
ligados al pasado que se recupera con la memoria. Una memoria a la 
que las mujeres recurren constantemente para atraer la fuerza de las 
ancestras y ancestros que, con sus pasos fueron abriendo caminos.

Entonces, se identificaron los lugares, los entornos en los que se 
tiene presencia participativa, reconociendo que son diversos y repre-
sentan distintas condiciones en la propia participación de las mujeres. 
En muchos de estos contextos, los espacios de participación están bien 
delimitados, ya que, como plantea Falquet:



129
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

(…) el rol que les es asignado de agentes principales de trans-
misión de la lengua materna y de la cultura cotidiana. Esta 
asignación, aunque sea eficaz a nivel colectivo para garanti-
zar cierta ‘preservación cultural’, me parece problemática. En 
efecto, descansaba en una contradicción entre sus intereses 
‘como mujeres’ y ‘como indígenas’, así como la obligación para 
ellas de anteponer los últimos a los primeros, y especialmente, 
de anteponer sus intereses ‘como mujeres’ frente a los intereses 
superiores de su comunidad y de las poblaciones indígenas en 
general (p. 39). 

Sin embargo, estos espacios han constituido la posibilidad concre-
ta para muchas mujeres de ser escuchadas, reconocidas, miradas, de 
sentirse acompañadas y apoyadas. Aunque también ha ocurrido lo 
contrario, cuando estos espacios se tornan desfavorables para las mu-
jeres, si no es que abiertamente hostiles, al ser señaladas, criticadas, 
agredidas o sometidas por la comunidad, por anteponer sus intereses 
como “mujeres”.

Las esferas en las que se han abierto espacios las mujeres van desde 
los ámbitos público y privado, así como comunitarios, organizativos, 
académicos. Por tanto, lugares como la iglesia, resultan relevantes, 
considerando que en Chiapas (INEGI, 2020), el 86.3 % de la pobla-
ción reconoce ser practicante o identificarse con alguna religión, el 
53.9 % con el catolicismo y el 32.4 % con alguna de las iglesias pro-
testantes o cristianas evangélicas. Además, el estado de Chiapas se ha 
caracterizado por contener una amplia diversidad religiosa, lo que 
nos muestra la relevancia que para la población tiene el formar parte 
de una congregación de carácter religioso, teniendo la posibilidad de 
afiliarse y elegir entre una variedad de creencias. Para muchas mujeres, 
la religión, las iglesias, generan opciones diversas de acompañamiento, 
de ser parte de una comunidad, de formarse, por lo que ocupan un 
lugar importante entre los espacios de participación en las distintas 
etapas de la vida. 



130 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Pero la heterogeneidad de entornos públicos de participación de los 
que dan cuenta las mujeres es amplia, van desde los partidos políticos; 
el Ayuntamiento o dependencias municipales; organizaciones sociales 
diversas; movimientos de lucha por causas como el medio ambiente, 
la seguridad, el agua, los servicios; en espacios comunitarios como 
las asambleas y reuniones de la comunidad, en la Casa de la Mujer 
Indígena; en los contextos locales, la colonia, el barrio; en comités ve-
cinales; en espacios escolares como integrantes del comité de madres/
padres de familia, reuniones de la escuela, en espacios de formación, 
no necesariamente escolarizados; en ambientes artísticos, de litera-
tura, música, teatro, baile; en la academia; en los diversos ámbitos 
laborales que ocupan y han ocupado; en las redes sociales, en grupos 
de whatsApp; en espacios sociales, organizando fiestas; pero también 
en entornos íntimos, en la casa, maternando, en reuniones familiares; 
y por supuesto, produciendo en la milpa.3

Además, dan cuenta de cómo y por qué se da la participación en 
estos diversos entornos: por trabajo, por amor, por corresponder con 
el conocimiento, por compromiso político, por la convicción de que 
es posible un cambio, por fortalecer la esperanza, por compartir expe-
riencias, porque es importante cambiar las reglas, por temas de seguri-
dad, por interés, porque participar les fortalece, por construir las bases 
y transformar su vida, porque están en un proceso de construcción, 
porque se sienten en confianza, por seguridad, porque pueden ser es-
cuchadas y dialogar. 

Asimismo, señalan las razones que les pueden llevar a no estar pre-
sentes en un momento dado en estos u otros posibles contextos partici-
pativos, sobre todo los relativos a la política electoral, de partidos, que 
han implementado históricamente prácticas utilitaristas, individualistas, 
de conveniencia, de ganancia política, con relación a la participación 

3  Estos fueron los espacios mencionados por las mujeres durante los talleres-asamblea 
diagnósticos.



131
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

de las mujeres. Así, estas mujeres son muy claras al mencionar sus argu-
mentos para no colaborar en esos espacios: 

Porque no me interesa un puesto político… no creo en la co-
rrupción… porque soy apartidista… porque la política oficial 
es un juego… porque no es serio… porque no me escuchan… 
no me interesa... No participo en donde se habla mucho y no 
se hace nada, es producto de 20 años de experiencia, no estoy 
dispuesta a perder mi tiempo.4

Es decir, estas mujeres que han tenido experiencias de migración, 
de desigualdad, de discriminación, que han enfrentado desde la prác-
tica cotidiana de salir de su casa para ir a la escuela, al trabajo, a las 
asambleas, a la iglesia, a las manifestaciones, a la universidad, tienen 
la claridad de reconocer en dónde es relevante y trascendente su par-
ticipación y en dónde no. Lo anterior porque ante la idea de “salir de 
su casa”, sobre todo a la escuela:

[…] las niñas –y, más ampliamente, las mujeres indígenas–, 
quedaban atrapadas en una contradicción entre, por una par-
te, la necesidad de estudiar (al menos tanto como los niños), 
para poder ‘desenvolverse’ en el vasto mundo mestizo; y, por 
otra parte, la voluntad (parental y comunitaria) de protegerlas 
de la violencia racista, incluso etnocida, de las lógicas de acul-
turación (Falquet, 2022, p. 39).

De esta manera, frente a la diversidad de violencias a las que se han 
enfrentado, desde sus reflexiones surge la noción de lucha desde una 
mirada crítica: “Antes yo hablaba mucho de luchar, yo ahora no quie-
ro confrontaciones, yo ahora quiero dialogar, a partir de eso quiero 

4 Voces en colectivo de las participantes en el 1er Taller-Asamblea Diagnóstico en San 
Cristóbal de Las Casas, Chiapas, el 28 de octubre de 2023.



132 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

transformar, facilitar procesos, hay que pensar en esa palabra” (Partici-
pante T., 2023). Aunque también se plantea la posibilidad de resignifi-
car la carga simbólica de esta palabra: “pero yo siento que el concepto 
de lucha es un modo de transformar, no como violencia, sino como mi 
yo interno, cómo me enfrento, mi fuerza”. (Participante N., 2023)

Historias de participación de las mujeres

Algunas de las posibilidades que generaron los talleres-asamblea diag-
nósticos, fueron, por un lado, un ambiente de confianza, de respeto y 
de seguridad, que, por otro lado, propició el diálogo desde las emocio-
nes, lo que permitió que se expresaran puntos de vista diferentes, pero 
sobre todo, que se reconocieran coincidencias. 

Así, al hacer el recuento de las historias contadas por cada una de 
las participantes, fue posible identificar muchas cosas en común. Uno 
de estos aspectos fue cómo influyó el levantamiento zapatista de 1994 
en sus vidas, las referencias a este movimiento fueron recurrentes, ha-
ciendo mención de la impronta del zapatismo en lo que ahora son: “la 
escuela que ha sido el zapatismo” (Participante E., 2023). Recordaron 
cómo en aquellos años, la sociedad que los discriminaba, miró teme-
rosamente a los indígenas; por tanto, para estas mujeres, identificadas 
con el movimiento por su origen, el levantamiento armado les dio es-
peranza  y  posibilidad de ser vistas de otra manera, de que algo cam-
biara en la historia de discriminación que han vivido históricamente 
ellas y sus familias; de ya no tener vergüenza o sentirse menos, el he-
cho de ser descendientes de pueblos originarios las convocó y las hizo 
simpatizantes del movimiento zapatista, ya que las demandas aunque 
no expresadas, siempre las habían deseado y sentido; es decir, el sen-
timiento de indignación, la rabia y las demandas también eran suyas.

Son diversas las cuestiones que han marcado sus trayectorias par-
ticipativas, cada una de ellas puede analizarse a profundidad, porque 
representan momentos trascendentes, no solo a nivel personal, sino 



133
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

históricamente: de transformación, de logros, de sufrimiento, de des-
cubrimiento…:

Las experiencias laborales que han influido; la universidad; la 
necesidad de adquirir conocimientos; las pérdidas; la posibili-
dad de tomar otro camino; las y los abuelos, un referente que 
nos ha ayudado y acompañado; el arte, el teatro, la música, la 
literatura que nos hace lo que somos hoy en día; la discrimina-
ción, que marca; el conocimiento del territorio que nos ayuda 
a ver la realidad de otra manera, otros conocimientos; heridas 
y herencias familiares; los encuentros; la teología de la libera-
ción; la creación de colectivo, los sueños; lo relevante…5 

Estas vivencias, si bien se narran como individuales, dando cuenta 
de la trayectoria de cada una, van mostrando lo que les ha sido co-
mún, que a fin de cuentas representa la posibilidad de pasar a la idea 
de colectividad, pues, como ellas lo señalaron, la participación no es, 
si solo es individual, la participación tiene que ser colectiva, porque es 
la que da más fuerza.

Por ello, al hacer el análisis y la reflexión de manera colectiva, se 
identificaron los recuerdos, las emociones, las vivencias que, desde la 
memoria, fueron tejiendo lo que les es común. Y, también, lo que se 
puede compartir con otras mujeres, a partir de la propia experiencia, 
de dolor, de sufrimiento, buscar que los caminos de las demás no sean 
tan difíciles, contribuir a despejarlos: “Me siento valiente, no me siento 
débil; porque soy valiente estoy acá… yo estoy buscando el camino 
para ayudar a otras a estar libres e independientes” (Participante M. 
C., 2023). Es decir, la trayectoria de una, abre paso para el tránsito 
de otras, así se va formando lo colectivo. Es una manera de fortale-
cimiento, de confrontar el machismo, pero también de defensa ante 

5 Voces en colectivo de las participantes en el 1er Taller-Asamblea Diagnóstico en San 
Cristóbal de Las Casas, Chiapas, el 28 de octubre de 2023.



134 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

creencias que buscan imponerse como únicas, para hacer que se escu-
che su palabra y se sienta su presencia en todos los espacios:

Nos identificamos con la decisión como la base de hacer algo, 
también en el zapatismo, porque eso nos empujó, y nos dimos 
cuenta que podíamos, que teníamos derecho, pero también la 
necesidad de aprender, de formarnos, de hacer colectivo. (Par-
ticipante E., 2023)

Frente a la posibilidad de reconocer cómo desde el sentir en el 
cuerpo se van generando las emociones, pero también las acciones, de 
ahí la perspectiva corpoterritorial, pues en el cuerpo van quedando las 
huellas de esas experiencias. En este sentido, la historia de cada mujer, 
desde su cuerpo, traduce esas vivencias en expresiones como: valentía, 
cabeza, trasgresión, corazón, salud, autocuidado, acciones.

Y en cada trayecto se reconocen los acompañamientos o las au-
sencias; en los diferentes contextos está la familia, hay familias que 
apoyan, pero también las que no lo hacen; la herencia que dejan las 
abuelas, la lucha, de ahí se obtiene la fuerza; la maternidad como 
algo que enseña, pero tiene sus costos, los conflictos que se generan 
en torno a ser madre y cómo ejercer la maternidad; las violencias 
estructurales, cómo nos construyen, cómo nos construimos y decons-
truimos como mujeres, la discriminación que está presente de una u 
otra manera; también están las posibilidades de otros espacios, como 
las redes sociales, que tienen doble filo, pueden ser de transgresión o 
de más violencia.

Ante este panorama complejo, la reflexión que hacen estas mujeres 
apunta a la necesidad de estar juntas, de unirse para fortalecerse y 
para cuidarse:

Desde el pensar, corazón, conciencia, tiene que ser comple-
tamente para no estancarme en medio camino, si estoy sola 



135
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

es difícil, si estoy en colectivo, las compañeras, sus ideas me 
fortalecen, el árbol, sus raíces y las neuronas, pensar desde el 
corazón. No por gusto estoy aquí, hay una necesidad de estar 
aquí. (Participante M., 2024)

Hay que unirnos más, así como ahora, hay que seguir, para lu-
char, tener objetivos hasta dónde queremos llegar y conocer; el 
machismo es difícil, pero con capacitaciones nos fortalecemos; 
si escucho aquí, no hago caso a las limitaciones en mi comuni-
dad. (Participante M. C., 2024)

La visión de colectividad conlleva una perspectiva del cuidado en 
conjunto, pues las experiencias muestran que solo así se puede lograr 
mantener lo que nos es común a todas y todos, la vida: “Tenemos que 
ver qué territorios están en más riesgos, cómo tenemos que tomarnos 
de las manos con las autoridades, con los padres y madres de familia, 
para cuidarnos entre todos.” (Participante E., 2024)

Mis figuras-referentes 

Un aspecto fundamental para entender el presente de estas mujeres 
y cómo llegaron a él es el poder identificar de dónde vienen, quiénes 
dejaron huella en ellas. Por ello se formuló la pregunta ¿Quién/es ha/n 
influido en mí para ser la persona que soy hoy en día? 

El ejercicio de la memoria permitió que estas mujeres recuperaran 
las imágenes de quienes sembraron en ellas el deseo de estar presentes 
en ciertos momentos y espacios en las distintas etapas de su vida, que se 
tradujeron en impulsos para moverse, manifestarse, actuar, que recibie-
ron de figuras que se convierten ahora en referentes. Estas personas son 
principalmente otras mujeres: madres, abuelas, compañeras de lucha, 
hermanas, tías, maestras, amigas, madrinas, hijas…, aunque también 
hay algunos hombres: abuelos, padres…



136 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

De estas figuras referentes se retoman tanto elementos que se reco-
nocen como positivos principalmente, aunque también se hace men-
ción de lo que no se quiere reproducir. En el caso de las madres, que 
son las más nombradas, se valoran cualidades como: el ser fuertes, 
valientes, cariñosas, cuidadoras, apoyadoras, guías para seguir cami-
nando, compañeras, líderes de familia, que marcaron la diferencia 
en su entorno, tomaron decisiones contrarias a lo que se esperaba de 
ellas, productoras, pero también reproductoras de prácticas de sumi-
sión a los hombres.

Existen otras figuras que jugaron un papel importante en el pro-
ceso de formación, en el acercamiento a la lectura, al conocimiento 
de la historia de las mujeres, al derecho a estar informadas. Pero estas 
mujeres referentes no solo son las mayores, las ancestras, también son 
las jóvenes, las niñas, con las que varias de las mujeres participantes 
en los talleres, han trabajado y de las que han aprendido: “Las niñas 
son mi gran referente con fuerza, ellas dicen que el feminismo es algo 
que se contagia. Me han dado la oportunidad de reconocerme y re-
conocerlas a ellas desde el amor y la ternura”. (Participante Li., 2023)  

Asimismo se reconocen las figuras referentes masculinas: “también 
tengo referentes hombres, ellos desde la posición de privilegio, ya per-
mitida. Las mujeres desde la insurrección, lo prohibido versus lo nor-
mal, las transgresoras, las que rompen con el modelo, algo más difícil 
y admirable”. (Participante E., 2023)

Entonces, podemos reconocer que los procesos participativos de las 
mujeres se han ido construyendo a partir de los elementos que han ad-
quirido en su trayecto individual y colectivo, que los han enriquecido 
y que van transmitiendo a otras mujeres desde su propia experiencia.



137
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Liderazgo

Uno de los aspectos relevantes del proyecto en el que trabajamos fue 
el identificar las distintas formas de liderazgo entre mujeres de pue-
blos originarios. Como objetivos específicos, se formularon: Conocer 
el entramado de relaciones de poder en el que se da el ejercicio del 
liderazgo; identificar las diferentes percepciones y formas de ejecu-
ción del poder y liderazgo de las mujeres; generar un intercambio 
de experiencias en torno al liderazgo entre mujeres, jóvenes y niñas 
implicadas en la participación social y política en contextos intercul-
turales; promover estrategias de formación que favorezcan una mayor 
incidencia de las niñas y mujeres indígenas en la toma de decisiones, y 
formas de poner en práctica liderazgos que aporten a la convivencia y 
al ejercicio pleno de derechos, como sustento para la paz.

Resultó indispensable partir de la noción de líder, de liderazgo, y su 
resonancia entre las mujeres participantes en el segundo taller-asam-
blea diagnóstico “Tiempo, memoria y movimiento. Sembrando semi-
llas juntas”,6 por lo que se formularon las siguientes preguntas: ¿Tiene 
sentido esta palabra para mí? ¿Qué significa ser líder? ¿Hay diferentes formas 
de ser líder? Y, en caso de no asumir el término de líder, ¿cómo podemos 
nombrar a la persona que hace esa labor?

Las primeras reacciones fueron en el sentido de que la palabra líder 
inmediatamente se asociaba al mundo masculino, a cómo se ha construi-
do la idea de ser hombre: “A mí me viene a la cabeza un hombre cuando 
escucho líder, me hace pensar en el ámbito público” (Participante T., 
2024). “La palabra líder es demasiado masculino, me gusta la palabra 
compañero, quien va en diálogo permanente”. (Participante N., 2024) 

Considerando este sentir en relación al término líder, se proponen 
otras palabras, otras maneras de nombrar lo que realiza la persona que 

6 Taller realizado el 20 de enero de 2024, en la ciudad de San Cristóbal de Las Casas, 
Chiapas.



138 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

es reconocida como líder o que ejerce liderazgo y surgen diferentes tér-
minos: “En Guatemala también usan la palabra lideresas, facilitadores, 
formadores, acompañantes o coordinadores”. (Participante M., 2024)

Con la intención de ir más allá del término y pensar en lo que 
significa en un sentido más profundo, se hace mención de la palabra 
bankilal, que en lengua tsotsil hace referencia a la persona que impul-
sa, la que motiva. Buen bankilal es quien guía, quien se preocupa por 
las otras personas, es un/una animadora del corazón, que ayuda a 
potenciar. En lengua mam, organizadora se dice chembal, la que pro-
mueve, la que organiza, la promotora comunitaria. Es decir, lo que 
encierra la idea de liderazgo implica mucho más que ponerse al fren-
te, pues representa la responsabilidad de impulsar, animar y reconocer 
la potencialidad de cada persona que está cerca: “Pienso en mujeres 
catalizadoras, que son catapulta para hacer, para tomar fuerza. Hay 
gente que te moviliza, que te impulsa” (Participante E., 2024). Y esas 
mujeres generalmente no aparecen con la imagen estereotipada de 
liderazgo, que se expresa más comúnmente en lo masculino; por ello, 
vuelve a aparecer la figura referente de las madres: “El trabajo de 
la mamá en la vida doméstica es tan importante, pero generalmente 
no se reconoce ese impulso de vida, las mamás nos dan herramien-
tas”(Participante N., 2024). Pero, en general, son las mujeres las que 
históricamente han realizado este impulso, mediante las tareas funda-
mentales del cuidado de la vida:

Desde hace como 20 años he estado relacionándome con espa-
cios en donde se cuestiona la palabra líder; en los espacios en 
los que me he movido, cuando alguien dice la palabra líder nos 
exaltamos. Podríamos llamarlo portavoz, nadie tiene la palabra 
única, principal, la palabra fluye. También a mí me genera re-
chazo la palabra líder, porque pienso en la invisibilización de 
la palabra, de la reproducción de la vida, de los cuidados; mi 
abuela no era reconocida aunque andaba en la reproducción 



139
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

de la vida. Recuerdo a Gladys Tzul Tzul,7 cuando me dijo una 
vez en las cocinas, alrededor del fogón: de los cuidados es de 
donde proviene la fuerza y el poder. La maternidad nos ha he-
cho las mujeres que somos. (Participante M. G., 2024)

Así, ante la importancia de hacer visible y reconocer el liderazgo de 
las mujeres, se formularon las preguntas ¿Cómo fortalecer a las mujeres en su 
liderazgo? ¿Cuáles son sus limitaciones, obstáculos? Pues, si bien se abren espa-
cios de participación, también es un hecho que existen barreras de dis-
tinto tipo para ocuparlos. Entre otras cosas, se mencionan el exceso de 
tareas que se asumen, las múltiples responsabilidades que se acumulan, 
tanto dentro como fuera del hogar: “A mí se me dificultó eso, reconciliar 
todas las responsabilidades que tenemos, o nos cargan, o cargamos las 
mujeres, y mi trabajo como promotora.” (Participante Ma., 2024)

Pensando en qué se necesita para fortalecer el liderazgo de las mujeres 
se plantea iniciar con las emociones, que pueden ser las que autolimitan: 

Quizá nos faltan herramientas, quizá un espacio de confianza 
para sanar heridas, la culpabilidad por ser mamá y estar aquí, 
trabajar nuestras emociones, cómo nos sentimos para estar más 
reconciliadas con nosotras para trabajar mejor, cómo nos hace-
mos resilientes sin flagelarnos. Dialogar. (Participante L., 2024)

Lo cierto es que el hecho de reunirnos para dialogar acerca de 
la participación y el liderazgo femenino, de recurrir a la memoria 
y recordar la presencia y las experiencias de mujeres referentes que 
dejaron huella, así como recuperar los propios trayectos recorridos e 
identificar los momentos que marcaron la historia de cada una de las 
mujeres, ofreció la oportunidad de reconocer las diversas maneras en 
las que el liderazgo se ha puesto en práctica, desde distintos espacios y, 

7 Investigadora Maya K’ich’e.



140 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

sobre todo, con otra mirada, más horizontal, más colectiva, que busca 
integrar a todas y a todos.

Nos abre caminos para transformar los espacios de toma de poder 
estructurados por los espacios impuestos desde la lógica de las demo-
cracias liberales que privilegian las prácticas en la toma de decisiones 
de las masculinidades hegemónicas, lo que limita las tan diversas for-
mas de participación y violentan a todas y a todos los excluidos por 
este sistema. Desde estos caminos, construir más espacios de diálogo 
desde los contextos comunitarios, que no confronte a los hombres y 
a las mujeres, pero sí, reconociendo las propias y diversas formas de 
participación que aporta el trabajo de las mujeres históricamente in-
visibilizado, sin excluir con esta categoría a ninguna mujer, ya que 
muchas han quedado excluidas por las sociedades racistas, porque, de 
acuerdo con Mara Viveros (2023): “El racismo crea jerarquías de gé-
nero que colocan a las mujeres racializadas en desventaja en posicio-
nes de mayor vulnerabilidad social y engendra no solo violencia física 
y económica, sino también cultural, ambiental, etc. […] el clasismo, 
el racismo y el sexismo sostienen los privilegios de las élites” (p. 22).  
Estos diálogos, en los que se reconocen los diversos sistemas de opre-
sión, pueden hacer posible reconocer la importancia de los procesos 
pedagógicos que aporta la transferencia de saberes en la crianza y los 
cuidados en general, que permitan también incluir las formas de par-
ticipación de las niñeces en los espacios públicos, las cuales también 
han sido excluidas e invisibilizadas. 

Lo aquí expuesto nos hace pensar en la creación de mecanismos 
que puedan ampliar socialmente las responsabilidades de los cuida-
dos, al poner, desde los feminismos comunitarios, la centralidad de la 
reproducción de la vida, pero ya no a costa de las mujeres, que se han 
visto atrapadas en la contradicción de contraponer sus intereses como 
“mujeres” y los intereses comunitarios, sino desde sus saberes que se 
expresan en sus experiencias y la huella de la memoria en sus historias 
y las de sus ancestras de referencia. 



141
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Referencias

Falquet, J. (2022) Imbricación. Más allá de la interseccionalidad. Mujeres, raza y clase en 
los movimientos sociales. Madreselva.

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (2020). Censo General de Pobla-
ción y Vivienda.

Núñez, K. y Alba, C. (2012), Socialización infantil y estilos de aprendiza-
je. Aportes para la construcción de modelos de educación intercultural 
desde las prácticas cotidianas en una comunidad ch’ol. Revista Pueblos y 
Fronteras Digital, 6(12), pp. 105-132. https://www.scielo.org.mx/pdf/rpfd/
v6n12/1870-4115-rpfd-6-12-105.pdf

Paredes, J. (2013). Hilando fino desde el feminismo comunitario. Cooperativa El Re-
bozo. 

Viveros-Vigoya, M. (2023) Interseccionalidad. Giro decolonial y comunitario. CLACSO 
/ Transnational Institute.





Capítulo 5
Sembrando semillas de liderazgo en los corazones 

y el caminar de niñas, adolescentes 
y jóvenes indígenas de Chiapas

Emma Fabiola Díaz Gutiérrez (UNACH) 
Roberta López Gómez (UNACH)

Lizzet Guadalupe López Guillén (ECOSUR)
María Esther Martínez Cancino (INV. INDEPENDIENTE)

Martín Plascencia González (UNACH)
Kathia Núñez Patiño (UNACH)



Foto 6. Taller diagnóstico con niñeces, San Andrés Larráinzar (6 de abril 
de 2024).



Introducción 

Para comprender la situación sociocultural y política de las niñe-
ces, las adolescentes y las jóvenes del municipio de San Andrés 
Larráinzar, consideramos importante poner en contexto el es-

pacio, el lugar donde se habla. El municipio de San Andrés Larráinzar 
forma parte del  estado de Chiapas, México, el cual cuenta con una 
gran diversidad cultural; en cada pueblo originario convergen una 
gama de riqueza de saberes ancestrales, por ello, tiene sus propias 
formas de relacionarse y entender el mundo desde sus propias cosmo-
visiones, tal es el caso del municipio tsotsil de San Andrés Larráinzar, 
donde las prácticas culturales están enraizadas a partir de sus usos y 
costumbres; a la vez, existe una estrecha relación con las autoridades 
del estado para establecer o gestionar acuerdos para el desarrollo de 
las comunidades, en la que los habitantes son convocados por las au-
toridades para la toma de decisiones.

En el municipio de San Andrés Larráinzar se pueden encontrar 
personas hablantes de las lenguas tsotsil, tseltal y algunas del castella-
no, de esta manera se comunican e interactúan entre ellos o con las 
personas que vienen de fuera, o también cuando tienen que viajar a 
la ciudad (Ruiz, 2021). 

Así pues, la comprensión de la dinámica sociocultural del muni-
cipio es compleja porque los tsotsiles han pasado por diversos proce-
sos revolucionarios, como la Rebelión tseltal de 1712, la Rebelión de 
Cancuc (Viqueira, 1997); la rebelión Chamula (1867-1870), (Gómez, 
2011), y particularmente el movimiento zapatista (Alonso, 2003), que 
incidieron significativamente en su forma de relacionarse, y, sobre 

[145]



146 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

todo, en dar el espacio de la participación para las mujeres y las niñas 
tsotsiles. Esto se debe a la suma de esfuerzos y luchas de las propias 
mujeres indígenas que, con la firme convicción de que pueden realizar 
los trabajos que culturalmente son para hombres, lo han demostrado 
al ocupar espacios públicos ejerciendo un cargo como síndica muni-
cipal (Ortelli y López, 2024). Por ello, el municipio de San Andrés es 
un caso particular, pues la participación de las mujeres tsotsiles ha sido 
modelo para que las nuevas generaciones de niñas decidan sobre lo 
que quieren ser cuando sean grandes; por ejemplo, tener una carrera 
profesional y no casarse a temprana edad, que es uno de los problemas 
que enfrentan las niñas, adolescentes y jóvenes en contextos indígenas, 
situación que abordaremos  más adelante.

Por tal razón, en el presente texto se comparte la experiencia de un 
proyecto destinado a reconocer la participación de niñas, adolescentes 
y mujeres jóvenes tsotsiles, con el objetivo de construirlo y articular-
lo desde una perspectiva intergeneracional. Esto permitió identificar 
cómo los liderazgos de las mujeres que conformaron los equipos de 
trabajo dialogaban con las experiencias y visiones de las niñeces, las 
adolescencias y las juventudes, y cómo estas, a su vez, incidían en los 
procesos comunitarios y organizativos.

En este marco, se llevaron a cabo talleres-asamblea y diagnósticos 
con hijas e hijos de las lideresas tsotsiles de San Andrés Larráinzar 
que aceptaron participar. Esta experiencia generó entusiasmo entre 
las lideresas y fortaleció su implicación al contar con un espacio de 
formación e intercambio compartido de saberes con sus hijas e hijos.

Asimismo, se estableció una valiosa articulación con niñas y ado-
lescentes que conforman los “Círculos comunitarios”,1 a través de las 

1 Los círculos comunitarios son espacios de confianza, de reflexión y de acción colec-
tiva, creados por las niñas y adolescentes de cada comunidad, donde cada círculo se 
nombra según se identifican con su territorio, con sus sueños y lo que buscan trans-
formar. Por ejemplo, el círculo comunitario de niñas de la comunidad de Bayalemó se 
nombró “Las semillitas”.



147
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

escuelas de nivel primaria pertenecientes a las comunidades de Bayale-
mó, municipio de Larráinzar, Chimhucum y Mitontic, así como la tele-
secundaria de Aguacatenango del municipio de Venustiano Carranza. 
Esta colaboración se realizó a través de las participantes del grupo en 
San Cristóbal de Las Casas, (en adelante, San Cristóbal), Emma Díaz 
y María Esther Martínez, con quienes a través de la experiencia per-
sonal en el acompañamiento de liderazgos con niñas y adolescentes en 
contextos rurales e indígenas, se consolidaron diversas actividades en 
los territorios, a partir de estrategias metodológicas integrales basadas 
en su trayectoria profesional que incentiva y fortalece los liderazgos, y, 
a la vez, promueve acciones de incidencia impulsadas desde y para las 
niñas y adolescentes indígenas en la zona de Los Altos de Chiapas. 

Un aspecto fundamental vinculado con la metodología es la “pers-
pectiva niña”, ya que, al entrelazar género, edad y cultura como ejes 
centrales de la política, nos invita a posicionarnos ante el mundo desde 
un enfoque profundamente distinto. Esta mirada cuestiona las estruc-
turas y las normas establecidas, y plantea formas de pensar y actuar. 
Al situar a la niñez en el centro de la acción política, nos convoca a 
construir espacios donde el juego, la risa y la interrupción se transfor-
man en herramientas poderosas para desestabilizar el orden hegemó-
nico (Magistris y Morales, 2024; Amigo, 2024; López et al., 2024).

El proceso trabajado con las niñeces, las adolescencias y las juven-
tudes (NAJ),2 se configuró a partir de los siguientes equipos: Roberta 
López Gómez y Martín Plascencia González colaboraron en el acom-
pañamiento del grupo de lideresas de San Andrés Larráinzar; mientras 

2 A lo largo del texto se utilizará, para singular y plural, la expresión niñas, adolescen-
tes y jóvenes mujeres (NAJ, para referirse a las personas centrales de las experiencias 
y reflexiones compartidas. Esta denominación responde, por un lado, a cómo muchas 
de ellas se reconocen y se nombran a sí mismas, y por otro, a los modos en que en 
diversas comunidades comienzan a integrarse el término “adolescente”, especialmen-
te entre las generaciones más jóvenes. Cabe aclarar que el uso de estas categorías no 
responde a una lógica etaria basada en etapas del desarrollo, sino que se enmarca en 
una perspectiva situada y política, que reconoce sus formas de autodefinición y parti-
cipación. Para facilitar la lectura, se usará de manera abreviada la sigla NAJ a lo largo 
del documento.



148 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

que Emma Fabiola Díaz Gutiérrez, Lizzet Guadalupe López Guillén, 
María Esther Martínez Cancino y Kathia Núñez Patiño participaron 
en el acompañamiento y desarrollo del trabajo en San Cristóbal.

El contexto desde el cual se enraízan los talleres, donde la niñez 
y en particular las niñas de pueblos originarios enfrentan de manera 
constante situaciones de marginación y exclusión social, lo que se tra-
duce en un acceso limitado a derechos fundamentales como la educa-
ción, la salud y la participación política. A pesar de la discriminación 
estructural que experimentan, estas niñas tienen pocas oportunidades 
para ingresar a sistemas educativos, especialmente en los niveles medio 
superior y superior. De acuerdo con UNICEF (2019), solo 3 de cada 
10 adolescentes indígenas logran concluir la secundaria, y apenas 1 
de cada 10 accede al nivel superior, lo que perpetúa su falta de acceso 
a un futuro que les permita desarrollarse plenamente. Desde edades 
tempranas, muchas niñas –en promedio a partir de los 6 a 7 años–, se 
ven involucradas en labores domésticas no remuneradas o en activi-
dades agrícolas y de comercio informal. No se trata de apostar a un 
‘trabajo digno’ en la niñez, sino de criticar la normalización del tra-
bajo infantil en contextos indígenas. La falta de acceso a la educación, 
sumada a la carga laboral temprana, restringe sus oportunidades de 
construir proyectos de vida distintos a los que la exclusión estructural 
les impone. La mayoría de trabajos a los que acceden están relaciona-
dos al trabajo doméstico o del cuidado de los más pequeños/as y/o 
adultos mayores, los cuales son mal remunerados o no remunerados, 
en situaciones de violencia, abuso sexual, privación del descanso o el 
esparcimiento (Miranda, 2018). Además, su acceso a servicios socia-
les, como la atención médica y otros servicios básicos, es insuficiente 
o inexistente, lo que agrava aún más la situación de desigualdad en la 
que viven (López et al., 2024).

México es un país diverso y extenso, donde históricamente los estados 
del sur – Oaxaca, Chiapas, Veracruz, Yucatán y Guerrero–, cuentan 
con mayor presencia de población indígena. Según el Instituto Nacional 



149
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

de Estadística y Geografía (INEGI, 2021), Chiapas tiene una población 
total de 5,543,828 habitantes, de los cuales 2,837,881 son mujeres, re-
presentando 51.2 % de la población estatal. De acuerdo con el mismo 
reporte, aproximadamente 23.4 % de la población de tres años y más 
habla alguna lengua indígena. Se estima que alrededor de 664,000 de la 
población femenina total es hablante de alguna lengua indígena, de las 
cuales el 32.2 % representan las niñas de un rango de edad entre 0 y 11 
años (INEGI, 2015). Estas diversidades culturales y lingüísticas impactan 
directamente en las formas de participación política de niñas y adoles-
centes indígenas, las cuales se ven obstaculizadas adicionalmente por su 
edad, condición de género y origen étnico. 

A pesar de las barreras estructurales que enfrentan, las niñas de 
pueblos originarios no son simplemente víctimas pasivas de su entor-
no. Aunque, en muchas ocasiones, sus voces son silenciadas y poco 
reconocidas, estas niñas comparten experiencias cotidianas, sentires y 
pensamientos que revelan una riqueza cultural y una perspectiva única 
sobre la vida. A través de sus vivencias, estas niñas muestran una forma 
de resistencia y resiliencia frente a las adversidades. En este contexto, 
surgen espacios, aunque limitados, donde estas niñas pueden expresar, 
a través de su creatividad e imaginación, lo que observan y experimen-
tan a diario. Estos espacios son vitales, ya que permiten que sus voces 
se hagan escuchar, y brindan una oportunidad para que se reconozcan 
sus pensamientos y reflexiones (López et al., 2024).

Actualmente, existen pocas iniciativas como el Programa Nacional 
de Impulso a la Participación Política de Mujeres (PNIPPM), promo-
vido por el Instituto Nacional Electoral (INE), que ha trabajado en 
Chiapas para dar visibilidad a niñas, adolescentes y mujeres indígenas 
en espacios de toma de decisión.3

3 Programa Nacional de Impulso a la Participación Política de Mujeres del Instituto Na-
cional Electoral (INE): https://www.ine.mx/programa-nacional-de-impulso-a-la-par-
ticipacion-politica-de-mujeres-a-traves-de-organizaciones-de-la-sociedad-civil-2025/



150 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Es fundamental reconocer que, aunque estas NAJ no siempre ten-
gan acceso a los canales formales de participación política o social, 
su capacidad para crear, imaginar y expresar lo que sienten es una 
forma de resistencia que debe ser valorada. En lugar de seguir viéndo-
las como objetos de intervención, es necesario considerar a las niñas 
de pueblos originarios como sujetos activos, con ideas, opiniones y 
capacidades potenciales que deben ser escuchados y respetados. Los 
espacios en los que pueden expresar sus voces son esenciales no solo 
para su desarrollo individual, sino también para la construcción de 
una sociedad más inclusiva y equitativa.

De igual forma, iniciativas desde lo comunitario como el proyecto 
“Liderazgo y participación política de mujeres, jóvenes y niñas indíge-
nas para la construcción de paz”, busca visibilizar y promover su lide-
razgo, permitiendo que estas NAJ desempeñen un papel activo en la 
toma de decisiones que afectan a sus comunidades, demostrando que 
su participación es relevante y esencial para la construcción de una 
sociedad más inclusiva y equitativa. Estos caminos muestran, además, 
que su participación y toma de decisiones en los procesos políticos y 
sociales no solo es posible, sino fundamental para garantizar que sus 
voces sean escuchadas y ejercer plenamente sus derechos, tanto a nivel 
nacional como comunitario.

A pesar de estos avances, las niñas, adolescentes y jóvenes indígenas 
en Chiapas continúan enfrentando grandes desafíos, tales como los 
matrimonios y las uniones infantiles, tempranas y forzadas (MUITF), 
siendo una problemática persistente que vulnera y limita su desarro-
llo y sus sueños. Estas prácticas están profundamente arraigadas en 
las comunidades rurales e indígenas, exponiendo a las niñas y ado-
lescentes a riesgos como violencia doméstica, embarazos tempranos, 
deserción escolar y marginación social. REDIM (2020), señala que 
alrededor de 6.3 % de las mujeres de 12 a 17 años en Chiapas están 
casadas o unidas, lo que representa 20,800 adolescentes. A pesar de 
que el matrimonio infantil está prohibido por la ley, el INEGI reportó 



151
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

que en 2022 se registraron en Chiapas 32 matrimonios de personas 
menores de 18 años lo que demuestra que, aunque la ley avanza, la 
práctica sigue vigente (INEGI, 2022). En México, con relación con 
la tasa de fecundidad en 2015, para el grupo de 15 a 17 años fue de 
4.93 %, es decir,  49.3 nacimientos por cada 1,000 adolescentes; y en 
niñas de 10 a 14 años, la tasa fue de 1.9 nacimientos por cada 1,000 
(REDIM, 2017). Por tanto, se visibilizan los riesgos de salud para las 
niñas-madres y sus bebés.

Esta problemática está relacionada con diversos factores estructu-
rales como la pobreza, la desigualdad de género y las normas cultura-
les que siguen normalizando el control sobre los cuerpos de las niñas. 
Esta situación refleja la urgente necesidad de promover la igualdad de 
género, el acceso a la educación, a la autonomía y a espacios para que 
las niñas y adolescentes puedan decidir libremente sobre su futuro. La 
situación de las niñas y adolescentes indígenas en Chiapas requiere un 
enfoque integral que aborde las barreras que impiden su participación 
política y se erradiquen las problemáticas relacionadas con los MUI-
TF. Es urgente mirar la realidad que viven las niñas y las adolescen-
tes indígenas desde su perspectiva, para promover condiciones reales 
para el ejercicio pleno de sus derechos y avanzar en la erradicación de 
prácticas como los MUITF.

En este sentido, se acompañó un proceso formativo desde la ex-
periencia de Lizzet López, Emma Díaz y Ma. Esther Martínez, 
sustentado en el acompañamiento de liderazgos desde lo comunitario, 
con enfoque participativo, basado en derechos y con perspectiva de 
género con y para niñas y adolescentes de los municipios de Larráinzar, 
Mitontic y Venustiano Carranza, con el propósito de contribuir a la 
erradicación de distintas formas de violencia que enfrentan debido 
a su edad, género y cultura. Esta iniciativa, implementada en arti-
culación con organizaciones comunitarias, instituciones educativas y 
actores locales, buscó prevenir y eliminar los matrimonios y uniones 
infantiles mediante el fortalecimiento de capacidades, la generación 



152 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

de espacios seguros y el impulso de procesos de sensibilización dirigi-
dos para las niñas como a sus entornos familiares y comunitarios. El 
proceso se sustentó en metodologías participativas, reconociendo a las 
niñas y adolescentes como sujetas de derechos y como protagonistas 
activas en la transformación de sus realidades.

Este proceso formativo se implementó entre 2023 a 2025 durante 
los periodos escolares y se crearon los “círculos comunitarios”, donde 
se buscó sensibilizar a las comunidades indígenas sobre la violencia 
estructural, además de promover la participación de las niñas y ado-
lescentes en la toma de decisiones en aspectos que afectan sus vidas 
por su condición de ser mujer, niña e indígena. El acompañamiento 
permitió compartir senti-pensares, desde una plataforma de acción 
colectiva que buscó generar un cambio positivo y de agencia a nivel 
personal y comunitario en las niñas y adolescentes. En cada momento, 
se creó un ambiente seguro y de complicidad con las niñas y adoles-
centes, se reflexionó y dialogó en torno a temas como los derechos, sus 
desafíos y aspiraciones, así como en los temas de interés de las partici-
pantes y sus comunidades.

Los círculos comunitarios contribuyeron al fortalecimiento del lide-
razgo de las niñas y adolescentes, promoviendo su participación po-
lítica en los procesos locales. La oportunidad de reflexionar sobre las 
problemáticas que afectan su vida diaria fortaleció sus liderazgos para 
la toma y la negociación con adultos/as, en las decisiones respecto a 
su salud, sus derechos y su futuro, siendo un lugar de fortalecimiento 
para que dejen de ser personas pasivas y practicar de forma activa su 
agencia en la construcción y en la toma de decisiones de su propio 
destino y el de sus comunidades. En el marco de implementación, 
este proceso se ha destacado como una de las iniciativas más efectivas 
para fortalecer los liderazgos de las niñas y adolescentes indígenas. 
Este acompañamiento formativo tuvo como objetivo garantizar que 
las niñeces y las adolescencias tengan decisión sobre sus cuerpos, co-
munidades y territorios, promoviendo su autonomía, la participación 



153
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

política, la continuidad y la permanencia de su trayectoria escolar, así 
como contribuir a la erradicación de los MUIFT. Como parte de la 
estrategia, en momentos específicos se elaboraron e impulsaron cam-
pañas de sensibilización y formación en derechos humanos, en alianza 
colaborativa con instituciones, ONGs y colectivas que trabajan con 
las niñeces y desde una perspectiva de derechos, donde se impulsó la 
participación de las NAJ.  

Para reafirmar los conocimientos generados desde el intercambio 
de saberes, en el año 2024, se desarrollaron materiales educativos di-
señados para fomentar la participación política de niñas y adolescen-
tes. Estos materiales incluyen guías didácticas, cuadernos de trabajo, 
recursos audiovisuales y metodologías lúdico-participativas que abor-
dan temas como liderazgo, derechos humanos, igualdad de género, 
participación comunitaria y prevención de violencias adaptando los 
contenidos y las estrategias pedagógicas a los contextos socioculturales 
de cada territorio. A través de talleres, círculos de diálogo, activida-
des artísticas y espacios de formación continua, donde se promovió el 
fortalecimiento de habilidades de liderazgo, el reconocimiento de las 
niñas y adolescentes como personas políticas, y su inclusión en espa-
cios de deliberación y toma de decisiones comunitarias.

Esta apuesta pedagógica y territorial ha contribuido a que las ni-
ñeces, las adolescencias y las juventudes se reconozcan como líderes 
de sus comunidades, participando activamente en los procesos que 
impactan sus vidas y las de sus compañeras. Así, se avanza en la cons-
trucción de una ciudadanía activa y transformadora, donde las voces 
de las participantes son escuchadas, valoradas y tomadas en cuenta en 
la configuración de sus entornos sociales.

A continuación, se hace una breve descripción narrativa de las ex-
periencias con las niñas, jóvenes y adolescentes tsotsiles, plasmadas en 
un mural (ver figura 1). 

Durante uno de los encuentros del proceso formativo, se realizó 
una actividad centrada en la creación colectiva de un mapa territorial 



154 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

donde las niñas y adolescentes resignifican su identidad y reapropian 
su sentido de pertenencia comunitario y a su vez proyectan sus inte-
reses y resignifican el espacio. Se guiaron con preguntas como: ¿Qué 
elementos culturales te fortalecen y te hacen sentir segura? ¿Qué te 
gustaría que existiera en tu comunidad para las niñas y adolescentes? 
En este mural, se hizo presente la flora y la fauna local como mariposas 
y “chuchos” que reconocieron como parte de su paisaje cotidiano, así 
como “una Casa de las Lenguas y Cultura”, donde podrían aprender 
lectoescritura en tsotsil y en inglés:  “Queremos que nuestras lenguas 
no se pierdan, pero también hablar con otras personas en el mundo y 
además aprender baile folklórico, eso nos hace felices”. (Participante).

En este mismo paisaje, pintaron una escuela de bachillerato, per-
teneciente al Subsistema de Educación Media Superior de México, el 
Colegio de Bachilleres de Chiapas (COBACH), y una universidad, ni-
veles escolares que actualmente no figuran en su comunidad. Situaron 
estas escuelas como una afirmación a su derecho a estudiar y para que 
no tengan que migrar /desterritorializarse para seguir estudiando. 

En la figura 1, en la parte inferior izquierda integraron una coo-
perativa de dulces y botanas saludables que sería liderada por niñas 
y adolescentes y que representa una oportunidad de tener un ingreso 
propio –pero no vender tostadas o lo que venden las señoras, para no 
quitarles su negocio–. Además, incluyeron un espacio de esparcimien-
to seguro y alegre  para que las y los más chiquitos puedan jugar, porque 
aquí no hay espacios para niños. Sumaron un rincón de lectura al aire li-
bre, bajo árboles frutales para leer cuentos o estudiar para un examen. 
Entre las montañas dibujaron una antena de internet como un dere-
cho a la accesibilidad a los servicios de tecnología de la información 
y la comunicación. También incluyeron personajes ficticios tomados 
de las leyendas comunitarias que representan parte de la cultura. En 
la parte inferior, pintaron un río que atraviesa su comunidad y ahí, 
en el caudal, las niñas y adolescentes firmaron, haciendo referencia 
metafórica de que ellas fluyen como el agua, no se detienen y llegan a 
un espacio más grande como el mar.



155
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Foto 8. Mural colectivo en la fachada de una escuela primaria en la Comunidad de Bayalemó, 
San Andrés Larráinzar.

Lo que inicialmente era una cartografía, se convirtió en un mural 
colectivo en una de las principales paredes de la escuela, un espacio 
que funge como espacio público y central a nivel comunitario, donde 
ellas plasmaron su deseo colectivo y visión crítica. En ese mural no 
solo visibilizaron lo que atesoran de su territorio, sino reconfiguraron 
los elementos que deberían existir para garantizar el ejercicio de sus 
derechos, participando, decidiendo y contribuyendo a la alegría de 
vivir la etapa de la niñez y la adolescencia.

Conceptualización de infancias y juventudes

Cuando hablamos de niñez, adolescencia y juventud, no nos referimos 
a conceptos universales ni fijos, sino a construcciones que distintas dis-
ciplinas han definido de formas diversas. En este caso, se destaca espe-
cialmente una mirada crítica sobre la forma tradicional de entender 
estas etapas como fases lineales del desarrollo humano.



156 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

En el contexto contemporáneo, se ha puesto en entredicho la cons-
trucción social de la infancia y la rigidez con la que se definen las 
etapas del desarrollo humano. Las perspectivas tradicionales, de ca-
rácter organicista, determinista y centradas en la psicología del de-
sarrollo, tienden a representar a la niñez como una fase de carencia, 
dependencia e incompletud. Desde esta visión, los niños y niñas deben 
ser protegidos, vigilados, regulados e incluso castigados con el fin de 
moldearse hacia una adultez considerada “normal” (García y Parada, 
2018). Frente a estas concepciones, han emergido enfoques críticos 
que cuestionan dichos paradigmas y abogan por comprender la in-
fancia desde marcos más inclusivos y contextuales. Diversos estudios 
provenientes de la antropología, la historia, la psicología cultural y la 
educación proponen el uso del término “infancias” en plural, con el 
fin de reconocer la multiplicidad de formas en que la niñez se configu-
ra socialmente, según los contextos históricos y culturales (Ames et al., 
2021). Esta perspectiva también sugiere analizar las infancias desde 
realidades latinoamericanas específicas, como una forma de ampliar 
el enfoque más allá de los marcos occidentales dominantes (Ames et 
al., 2021; Liebel, 2019; Cussiánovich, 2019). De modo similar, el con-
cepto de “juventud” ha sido tradicionalmente concebido en singular, 
como una etapa destinada a la preparación para la vida adulta. Frente 
a ello, se plantea la necesidad de generar epistemologías que permitan 
comprender las juventudes desde su diversidad y desde el reconoci-
miento de su heterogeneidad en el entramado social (Duarte, 2000).

Las infancias y las juventudes deben ser reconocidas como agentes 
activos en la construcción de cultura e identidad. Es importante valo-
rar la diversidad de formas en que piensan, significan y construyen su 
realidad, así como fomentar vínculos que rompan con la idea del “niño 
o niña universal”, una noción arraigada en tradiciones coloniales, pa-
triarcales y de dominación epistémica (Ames et al., 2021; Duarte, 2000).

Una acción importante es la “participación infantil”, ya que es fun-
damental para transformar las formas en que nos relacionamos con 



157
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

las infancias. Este enfoque implica reconocerles en un papel activo, 
donde sus intereses y demandas se convierten en puntos de partida 
para situarlos en el contexto en el que se desarrollan. De esta manera, 
se les permite actuar como agentes de cambio, contribuyendo signifi-
cativamente a la redefinición de su entorno social.

Las voces de niños, niñas, adolescentes y jóvenes expresan expe-
riencias complejas, que incluyen procesos de sentir, conocer, contras-
tar y reflexionar activamente sobre su vida cotidiana. De esta manera, 
la voz colectiva de las diferentes infancias puede entenderse como un 
vehículo de pensamiento que aporta un sentido a la vida comunitaria 
y colectiva (Cussiánovich, 2018).

En la actualidad, surgen voces públicas de infancias y juventudes 
que critican el pensamiento dominante en la sociedad, que se caracte-
riza por una perspectiva adultocéntrica o “adultista”, la cual provoca 
incomodidad, insatisfacción y malestar en diversos sectores (Cussiá-
novich, 2018). El cuestionamiento que presentan las juventudes e in-
fancias, va más allá de un simple rechazo; representa una afirmación 
política que desafía la idea de que su voz debe estar silenciada o su-
bordinada. Este movimiento, al margen de la concepción tradicional 
de la niñez y la juventud como períodos de pasividad o subordinación, 
demuestra que tanto los niños como los jóvenes tienen un papel activo 
en la construcción social y política. Así, estas voces se convierten en 
una herramienta poderosa para transformar el discurso social, cues-
tionando las normas establecidas y proponiendo nuevas formas de en-
tender y valorar las experiencias de las generaciones más jóvenes. Este 
proceso no solo es una lucha por ser escuchados, sino una forma de 
reclamar su derecho a participar activamente en la definición de su 
futuro y en la construcción de una sociedad más inclusiva y equitativa. 

Construir espacios de formación política infantil no es una tarea 
sencilla, pues implica desafiar y cuestionar las estructuras de poder 
que subyacen al adultocentrismo, el cual está profundamente arrai-
gado en las dinámicas sociales y culturales cotidianas (López et al., 



158 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

2024). El adultocentrismo, que coloca al adulto como el centro del 
discurso y de la toma de decisiones, tiende a invisibilizar las voces y 
las capacidades de los niños y niñas, tratándolos como sujetos pasivos 
y dependientes. Por tanto, cualquier intento de crear espacios de par-
ticipación política con, desde y para las infancias, debe comenzar con 
una crítica profunda a estas concepciones y con la creación de marcos 
que valoren a niños y niñas como sujetos activos, con una agencia 
propia y capaz de influir en las decisiones que afectan su vida.

Este proceso no solo implica la apertura de estos espacios, sino 
también la transformación de las narrativas que tradicionalmente han 
minimizado la capacidad política de los niños y niñas. El horizonte de 
este desafío radica en el reconocimiento social de la niñez como un 
grupo con plena capacidad de agencia, capaz de exigir y luchar por 
el cumplimiento de sus derechos humanos, tanto individuales como 
colectivos. Este reconocimiento debe ir más allá de las concepciones 
de “protección” y “supervisión”, debe entenderse a los niños y niñas 
como actores plenos en la sociedad, con derecho a participar en la de-
finición de su entorno social y político. A través de esta formación po-
lítica, los niños pueden empezar a entender y ejercer sus derechos de 
manera activa, no solo como un medio para su desarrollo individual, 
sino también como una forma de emancipación infantil que busca 
transformar las estructuras que históricamente los han mantenido al 
margen de los procesos de toma de decisiones.

Un punto de partida es traer al centro la política de “la perspec-
tiva niña”, que implica una invitación a re-accionar ante el mundo 
desde una mirada radicalmente diferente, que desafía las estructuras 
y normas establecidas y ofrece una forma alternativa de pensar y ac-
tuar. Esta perspectiva no se ajusta a los rígidos esquemas de la política 
tradicional, que a menudo está marcada por la seriedad, el control y 
la predicción. En lugar de avanzar siempre hacia un objetivo predefi-
nido, la perspectiva niña nos enseña a recorrer caminos sin llegadas, a 
abrazar la incertidumbre y a disfrutar del proceso sin la necesidad de 



159
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

una meta fija; es en este espacio sin certezas donde emerge la creati-
vidad, la imaginación y una nueva forma de ver el mundo (Magistris 
y Morales, 2024).

Además, las niñeces están profundamente vinculadas con el asom-
bro, esa capacidad de maravillarse ante lo cotidiano, de ver lo extraor-
dinario en lo más simple. Esta capacidad es una forma de resistencia a 
la monotonía y a la lógica utilitarista que domina muchas de las esferas 
sociales y políticas. El asombro y la curiosidad invitan a cuestionar el 
orden establecido, a mirar más allá de lo obvio y a replantear lo que 
damos por sentado. La ternura también juega un papel fundamental en 
este enfoque. La ternura no es solo un sentimiento de afecto, sino tam-
bién una forma de relacionarse con el otro/a que se basa en el respeto 
y la empatía, pero también es un discurso político (Cusiánovich, 2007). 
Es una forma de reconectar con lo humano en un contexto político que 
a menudo está marcado por la frialdad y la competencia.

En resumen, poner la perspectiva de la niñez en el centro de la 
política es una invitación a reimaginar el mundo desde un lugar más 
humano, flexible y lleno de posibilidades. Nos desafía a abandonar las 
estructuras rígidas y a crear un espacio de acción política que valore 
la creatividad, el asombro y la empatía, elementos esenciales para una 
sociedad que busque la transformación y la justicia social.

Descripción metodológica

En la actualidad, han surgido metodologías para colaborar con las in-
fancias, que ponen en el centro a niñas y niños de pueblos originarios, 
no solo para hablar sobre ellos, sino para escucharles y reconocer su 
participación activa. Estas técnicas muestran que la infancia tiene voz, 
pensamiento crítico y un fuerte deseo de transformar su entorno, inclu-
so cuando este es hostil y no respeta sus derechos más básicos. La apues-
ta es clara: mirar a las niñas y los niños como protagonistas capaces de 
generar cambios, desde sus propios intereses, en sus comunidades. En 



160 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

este acompañamiento formativo, se aplicó una metodología basada en 
espacios de reflexión, acompañada de un proceso formativo, donde la 
confianza, la escucha, la expresión y la acción colectivas se trabajan 
desde el cuerpo, la palabra, la identidad y el territorio, donde se reco-
noce a las niñas y adolescentes como sujetas de derechos y de transfor-
mación, portadoras de saberes y protagonistas de su propio desarrollo. 
El aprendizaje es entendido como un proceso colectivo, que parte del 
reconocimiento del contexto, la participación activa y el diálogo hori-
zontal promoviendo un liderazgo que se gesta desde el vínculo con la 
comunidad, la tierra y la memoria.

Esta propuesta metodológica se hilvana con la pedagogía popular de 
Paulo Freire (1970), que plantea que todas las personas son portadoras 
de saberes, y que el aprendizaje es un proceso colectivo basado en el 
diálogo horizontal, el vínculo con el contexto y la reflexión crítica sobre 
la realidad. Esta perspectiva guía el enfoque participativo, transforma-
dor y conectado con la experiencia vital de las niñas y adolescentes.

También se recuperan los aportes de Lev Vygotski (2009), con su 
enfoque sobre el desarrollo en contextos socioculturales que permite 
fortalecer procesos colectivos de mediación, autonomía y apropiación 
del conocimiento. Este acercamiento respalda la creación de entornos 
de aprendizaje colaborativo y culturalmente pertinentes que potencian 
el liderazgo desde las vivencias comunitarias y no desde modelos exter-
nos, ajenos o individualistas.

Por su parte, Julieta Paredes (2008), plantea los feminismos comuni-
tarios desde el concepto de cuerpo-territorio, que sostiene que el primer 
espacio que se les niega a las niñas y mujeres es el derecho a decidir so-
bre su propio cuerpo. Desde esta perspectiva, restituir derechos impli-
ca acompañarlas en la toma de decisiones sobre su cuerpo, su tiempo, 
su voz, sus vínculos y su territorio, generando procesos de autonomía, 
participación política y reexistencia desde las raíces comunitarias. En 
ese sentido, se llevó a cabo un acompañamiento pedagógico y comuni-
tario feminista que tuvo una apuesta en la construcción colectiva de los 



161
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

círculos. El acompañamiento pedagógico y comunitario se estructuró 
en seis momentos que permitieron sostener el proceso formativo, a par-
tir de diversas experiencias personales de acompañamiento a grupos 
de niñeces y adolescencias en Los Altos de Chiapas.

Primero es el reconocimiento identitario y el fortalecimiento de la 
confianza; se partió del reconocimiento de la identidad de las niñas y 
adolescentes, sus trayectorias de vida, lenguas, sentires y deseos. En 
este momento, se potenció la confianza en sí mismas a través del tra-
bajo con el cuerpo, la voz y la palabra, al mismo tiempo que se cues-
tionaron las normas hegemónicas de género que históricamente las 
han subordinado. 

El segundo momento corresponde a la lectura crítica del territorio, a 
través de metodologías participativas y etnográficas, es decir, se realizó 
un análisis del contexto histórico, social y político de las comunidades, 
que permite identificar las condiciones estructurales que impiden o ha-
bilitan la participación plena de las niñas.

En un tercer momento se da lugar al diálogo comunitario desde las 
asambleas, promoviendo encuentros intergeneracionales donde se iden-
tifican actores clave, se comparten saberes e intereses y se construyen 
acuerdos colectivos, permitiendo visibilizar a las niñas como personas 
políticas dentro de sus comunidades y fortaleciendo el tejido comunitario.

Posteriormente, en el cuarto momento, se trabajó la identificación 
de espacios seguros, mapeando no solo espacios físicos sino también 
simbólicos y afectivos donde las niñas pudieron expresar y partici-
par sin violencia. Este ejercicio se basó en la teoría de los espacios de 
acuerpamiento, y esto permitió ampliar las nociones de participación 
y seguridad comunitaria.

En el quinto momento, se impulsó la restitución del derecho a de-
cidir y la ocupación del espacio público como derecho, acompañando 
procesos en los que las niñas y adolescentes tomaron decisiones infor-
madas sobre su vida, su cuerpo y su comunidad. Este ejercicio pro-
movió su presencia activa en espacios públicos, políticos y de toma de 



162 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

decisiones, desafiando las barreras que históricamente han excluido su 
voz y su participación.

Finalmente, el proceso culminó con la construcción colectiva de 
liderazgos desde la entrañable colectividad, acompañando el fortaleci-
miento de liderazgos comprometidos con el cuidado, el territorio y la 
transformación social. Estos liderazgos se fortalecieron desde prácti-
cas pedagógicas y comunitarias sostenidas en el tiempo, y funcionaron 
como semilleros para el desarrollo de liderazgos sostenibles, interge-
neracionales y profundamente arraigados con el territorio.

Desde su implementación entre 2023 y 2025, la metodología tuvo 
un alcance de aproximadamente 250 niñas y adolescentes indígenas ha-
blantes de las lenguas tsotsil y tseltal, originarias de cinco municipios de 
la región Altos y Llanos de Chiapas, de las siguientes comunidades: Ba-
yalemó, San Andrés, Chimhucum, Chalam y Aguacatenango. Este pro-
ceso se desarrolló en conjunto con un trabajo colaborativo con escuelas, 
autoridades tradicionales, organizaciones de sociedad civil y familias, lo 
que permitió una apropiación territorial y comunitaria de los aprendi-
zajes con mayor significado y valoración para las niñas y adolescentes.

En suma, la metodología contempló acciones dirigidas a distintos 
actores que conforman los territorios donde habitan las niñas y adoles-
centes, reconociendo que su participación política requiere de comuni-
dades aliadas, informadas y comprometidas con la transformación. En 
este marco, se implementaron talleres de sensibilización sobre “nuevas 
masculinidades” dirigidos a niños y autoridades comunitarias, con el 
objetivo de cuestionar los mandatos tradicionales de género; se promo-
vieron relaciones más equitativas para desnaturalizar las formas de po-
der que limitan la autonomía de las niñas y adolescentes.

Paralelamente, se llevó a cabo en la “escuela de familias”, un espa-
cio de formación y reflexión dirigido a madres, padres y personas cui-
dadoras. Estos espacios permitieron dialogar sobre el cuidado, la co-
rresponsabilidad, la prevención de violencias y el derecho de las niñas 
a decidir sobre su vida, su cuerpo y su participación en la comunidad.



163
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Con el personal docente de las escuelas se desarrollaron “análisis 
situacionales” sobre las condiciones que atraviesan las niñeces y las 
adolescencias en los territorios, con el fin de construir de manera con-
junta estrategias pedagógicas inclusivas, respetuosas y participativas.

Estas acciones permitieron ampliar el impacto de la metodología 
más allá de los espacios directos con las niñas y adolescentes, generan-
do procesos de sensibilización, corresponsabilidad, transformación y 
compromiso con los actores clave que acompañan su caminar.

Descripción de los talleres

Desde una perspectiva de educación popular feminista, situada en los 
territorios y en los cuerpos de las niñas, adolescentes y mujeres jóvenes 
indígenas, los talleres realizados formaron parte de una estrategia más 
amplia de articulación y fortalecimiento de liderazgos, denominada 
“Festival Regional de Niñas y Adolescentes: El espacio y la palabra 
es nuestra”. Este festival se concibió como una intervención meto-
dológica que permitió crear un espacio de participación autónoma, 
creativa y segura, que no solo visibilizó las voces y las propuestas de las 
participantes, sino que también posibilitará el encuentro entre actores 
comunitarios, autoridades, organizaciones e instituciones educativas, 
generando un contexto favorable para el ejercicio del liderazgo colec-
tivo de las niñas y adolescentes.

Fase organizativa y convocatoria

Durante la fase preparatoria se convocó a niñas, adolescentes, mujeres 
jóvenes y sus familias, participantes del programa “Círculos Comuni-
tarios”, a un proceso de formación e intercambio entre pares, donde 
se promueve el fortalecimiento de liderazgos comunitarios de NAJ. La 
convocatoria también incluyó a participantes del COBACH plantel 
60, ubicado en San Andrés Larráinzar y participantes que han tenido 



164 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

alguna formación en temas de género, participación y feminismo. En 
total, el festival reunió a 96 personas, entre niñas, adolescentes, mu-
jeres jóvenes, madres y padres de familia, así como docentes y acom-
pañantes. Además, se contó con la participación de 16 organizacio-
nes, instituciones y colectivas, entre ellas: Asesoría, Capacitación y 
Asistencia en Salud (ACASAC, A. C.), Observatorio de Mortalidad 
Materna (OMM), Marie Stopes, Médicos del Mundo, Melel Xojobal, 
SEIGEN, Grupo Estatal para la Prevención del Embarazo en Adoles-
centes (GEPEA), Artículo 19º, Secretaría de Educación, Pro-mujer, 
Chajinkutik, Semillero y The Hunger Project México, instancias que 
contribuyeron al fortalecimiento de las actividades.

Ceremonia de apertura: Entrega del bastón de mando

Uno de los actos simbólicos y políticos más significativos del festival 
fue la entrega del bastón de mando a un grupo de niñas, adolescen-
tes y mujeres jóvenes. Este acto político y ceremonial, liderado por el 
presidente municipal de San Andrés Larráinzar, Andrés Ruíz Gómez, 
junto con Vi Pérez Pérez, síndica municipal, representó el reconoci-
miento formal del liderazgo de las niñas en su territorio.

Durante el acto, las niñas participantes expresaron públicamente 
su comprensión del significado del bastón como símbolo de poder y 
responsabilidad. Este momento permitió resignificar los símbolos tra-
dicionales del poder comunitario desde una perspectiva de derechos 
de niñas y mujeres, dando inicio formal al evento.

Actividades expresivas y de reconocimiento cultural

Posterior al acto de apertura, se desarrollaron diversas actividades pe-
dagógicas, organizadas en colaboración con las niñas, adolescentes y 
jóvenes:



165
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

•	Presentaciones artísticas: Recitales de poesía, exhibición de texti-
les bordados, danzas tradicionales y un mural colectivo.

•	Recorrido de estands: Instalación de módulos informativos por 
parte de organizaciones invitadas, como la Alianza Global Pe-
diátrica, la Secretaría de Educación Pública (SEP), y Menstrua-
doras Conscientes, que ofrecieron materiales sobre derechos, sa-
lud sexual y prevención de violencia.

•	Exposición fotográfica: Se inauguró una muestra fotográfica y 
textil que evidenció el proceso de formación y expresión artística 
de jóvenes representantes de Santiago El Pinar, Mitontic, Che-
nalvhó y San Cristóbal, junto a la colaboradora de una investi-
gación doctoral en curso (Lizzet López), y aliada estratégica del 
presente proyecto, quien ha trabajado la imagen y el cuerpo desde 
una mirada política y comunitaria. En este mismo momento se 
tuvo como cierre de esta jornada una charla con la cineasta tsot-
sil Ana Tsuyeb, quién compartió con las participantes su expe-
riencia como mujer indígena en el ámbito cinematográfico, re-
flexionando sobre los desafíos de romper barreras estructurales y 
la importancia de representar nuestras propias narrativas.

Estas actividades prepararon el terreno emocional y político para 
el desarrollo de los talleres, posicionando a las niñas y jóvenes como 
sujetas activas del conocimiento y la transformación.

Ejecución de los talleres

Los talleres se diseñaron con base en metodologías participativas, in-
tergeneracionales y contextuales, adaptadas a las edades y experien-
cias de las niñas, adolescentes y mujeres jóvenes participantes. Los 
objetivos generales fueron:



166 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

•	Fortalecer habilidades de liderazgo, toma de decisiones y acción 
colectiva.

•	Reflexionar sobre el cuerpo, el territorio y los derechos desde 
una perspectiva feminista comunitaria.

•	Reconocer violencias normalizadas y construir estrategias de au-
tocuidado y defensa.

Temáticas abordadas

1.	 Derechos sexuales y reproductivos.

2.	 Autonomía y cuerpo-territorio.

3.	 Autoexpresión y creatividad como herramientas políticas.

Mientras las niñas participaban en los talleres, se llevó a cabo en 
paralelo un taller con familiares y autoridades locales, cuyo objetivo 
fue generar un diálogo intergeneracional que permitiera comprender 
los cambios y resistencias culturales en torno al liderazgo de las niñas 
y adolescentes. Esta metodología paralela permitió fortalecer alianzas 
comunitarias y reducir posibles tensiones que enfrentan las NAJ cuan-
do ejercen su voz en espacios tradicionales.

Actividades complementarias de fortalecimiento

Tras la realización de los talleres, se llevaron a cabo otras actividades 
con el objetivo de ofrecer herramientas adicionales:

•	Conversatorio sobre salud sexual y reproductiva, impartida por la 
Asociación Itzel, dirigida a adolescentes y jóvenes, con énfasis en de-
rechos, prevención de embarazos forzados y acceso a información.



167
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

•	Un taller de Stop Motion Digital, que brindó a las participantes 
un espacio creativo para narrar sus historias desde herramientas 
tecnológicas.

Estas acciones contribuyeron al fortalecimiento de las capacidades 
narrativas, críticas y organizativas de las participantes, integrando co-
nocimiento técnico, emocional y político.

Talleres de aprendizaje

Como parte central del Festival Regional de Niñas y Adolescentes, 
se desarrollaron tres talleres simultáneos dirigidos a niñas (21 partici-
pantes), adolescentes (13 participantes) y mujeres jóvenes (23 partici-
pantes). Los talleres fueron diseñados con base en una cartilla meto-
dológica común, la cual fue adaptada de forma diferenciada según la 
edad y el nivel de participación de cada colectivo, permitiendo así una 
apropiación situada y significativa de los contenidos.

La metodología empleada en los talleres se sustentó en principios 
de la educación popular feminista, centrada en el reconocimiento de 
las propias experiencias, el trabajo colaborativo y la expresión creativa 
como medios de transformación social. Además, se priorizó el uso de 
la lengua tsotsil en los espacios donde fue necesario, con el fin de ga-
rantizar una verdadera inclusión lingüística y cultural.

Taller con niñas

El taller de niñas estuvo conformado por participantes provenientes 
de Bayalemó II, Chimukum, Oventik Chico, Tsoeptik y San Cristó-
bal; se contó con la participación de 18 niñas y un niño, que fueron 
organizados en tres equipos de trabajo.



168 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

La sesión comenzó con una introducción en lengua tsotsil, a cargo 
de una de las facilitadoras, quien explicó el propósito del taller: iden-
tificar a mujeres, niñas, adolescentes o jóvenes que ellas consideran 
líderes en sus comunidades, y cómo esas lideresas contribuyen a su 
entorno. Posteriormente, la facilitación se hizo también en español, 
considerando la diversidad lingüística de las participantes.

Inicialmente, se propuso representar estas figuras mediante una pe-
queña obra de teatro; sin embargo, por decisión colectiva de las niñas, 
se optó por trabajar a través de dibujos y producción plástica. Para ello 
se les proporcionaron materiales diversos: papel bond, pinturas, marca-
dores, tijeras, papel de china, lápices de colores y notas adhesivas.

Resultados de los equipos

Equipo 1. Las niñas de este equipo representaron distintos roles de mu-
jeres activas en su comunidad, como enfermeras, artesanas, madres de 
familia y estudiantes. Una niña dibujó el centro de salud y a una joven 
enfermera. Otra mostró a una niña presidenta de grupo en la escuela 
con un micrófono. Las notas adhesivas incluyeron frases como: a) “Mi 
mamá se llama María y trabaja en artesanía”; b) “Yo participo en la 
escuela y aprendo”, “Andrea trabaja en Centro de Salud, es enferme-
ra”; c) “Yo trabajo con mi mamá en artesanía”. Estas representaciones 
evidenciaron una percepción positiva del trabajo comunitario de las 
mujeres, así como una visión aspiracional de su rol en la salud, la edu-
cación y la vida productiva.

Equipo 2: En su cartulina, dibujaron a Matilde, una mujer repre-
sentada como alegre y solidaria. También destacaron a una de sus 
acompañantes adultas (Ema), a quien describieron con afecto en fra-
ses como: a) “Es muy buena con las niñas y adolescentes”; b) “Tam-
bién participa con las mujeres y con las del COBACH”; c) “Es muy 
chistosa”. El uso del lenguaje afectivo y descriptivo da cuenta del vín-
culo emocional y de admiración que las niñas establecen con mujeres 



169
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

jóvenes activas en su entorno, reconociéndose como modelos cercanos 
de liderazgo.

Equipo 3: Representaron a cinco jóvenes participando en un congre-
so, incluyendo una escena de convivencia con comida tradicional. En 
sus mensajes destacaron valores comunitarios y ambientales: a) “No des-
perdiciar el agua”; b) “La importancia de cuidar el agua”; c) “Cuidar 
las plantas es importante”. Estas reflexiones muestran una comprensión 
temprana del vínculo entre liderazgo y responsabilidad ecológica, co-
nectando el cuidado del cuerpo con el cuidado del territorio.

El taller cerró con una exposición colectiva de los trabajos, donde 
cada grupo presentó sus producciones. Una de las facilitadoras reco-
gió las reflexiones finales de las niñas en un rotafolio, destacando el 
entusiasmo, la admiración por sus referentes femeninas, y el deseo 
de “participar más como ellas”. La actividad finalizó con aplausos y 
expresiones de orgullo por el trabajo realizado.

Taller con adolescentes

En el taller con adolescentes se contó con 13 participantes provenien-
tes de las comunidades de Bayalemó (San Andrés Larráinzar), y Agua-
catenango (Venustiano Carranza). El espacio se organizó en círculo, 
para facilitar el diálogo horizontal y el reconocimiento entre pares, la 
facilitadora se presentó, al igual que la persona encargada de sistema-
tizar el taller, quienes compartieron con las participantes los propósi-
tos del encuentro.

El objetivo general del taller fue reflexionar sobre la participación 
política y ciudadana de las mujeres en sus comunidades, reconociendo 
los liderazgos existentes y motivando a las adolescentes a identificar 
sus propias formas de participación y agencia.



170 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Metodología y dinámica del taller

Para promover el intercambio entre territorios, la facilitadora conformó 
tres equipos mezclando adolescentes de ambas comunidades, a través 
de una dinámica de numeración aleatoria. Para cada equipo, se designó 
una “guardiana de materiales”. Una vez distribuidos los equipos, se dio 
inicio a la actividad principal, guiada por las siguientes preguntas clave: 
¿Cuáles son las mujeres, niñas, adolescentes o jóvenes que participan 
activamente en mi comunidad? ¿Qué es una participación activa?

Se les pidió dividir el rotafolio en dos secciones: “Características de 
la participación activa” y “Espacios donde esas mujeres participan”. 
Para impulsar el diálogo, las facilitadoras recordaron ejemplos con-
cretos de mujeres con liderazgo de Aguacatenango y Bayalemó. Estas 
menciones provocaron una primera reacción y algunas participantes 
comenzaron a nombrar mujeres que reconocen como activas en sus 
entornos: Doña Martha, quien recientemente habló en una asamblea 
comunitaria, y doña Elena, regidora de Bayalemó. A partir de este 
ejercicio, los equipos identificaron los siguientes rasgos comunes entre 
las mujeres con participación activa en sus comunidades:

El equipo 1 expresó que: a) no tiene miedo de hablar, b) no tiene 
pena, y c) le gusta expresarse; en el caso del equipo 2: a) tiene valor 
para hablar, b) no tiene miedo de participar, c) tiene ganas de partici-
par; y el equipo 3: a) habla y expresa las cosas de la mejor manera, b) 
explica con claridad, c) es valiente. 

Estas descripciones reflejan una noción de liderazgo basada en la 
expresión, el coraje y la claridad en la comunicación, lo cual revela 
cómo las adolescentes valoran profundamente la capacidad de tomar 
la palabra como un acto político en sí mismo.

Espacios de participación identificados. Las participantes identifi-
caron diversos espacios donde las mujeres de sus comunidades ejercen 
algún tipo de liderazgo o colaboración, entre ellos: la escuela (en roles 



171
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

organizativos o de bienvenida), las asambleas comunitarias (aunque 
con menor frecuencia), la iglesia, los espacios de producción artesanal, 
los talleres comunitarios y el hogar. Aunque algunos espacios aparecen 
como tradicionales o esperados (como el hogar o la iglesia), también 
se reconocen otros que implican una presencia pública y comunitaria 
creciente, como las asambleas o los talleres.

Diálogo sobre la participación de las mujeres

A través de preguntas abiertas, se promovió una conversación reflexi-
va sobre el papel de las mujeres en la toma de decisiones:

¿Por qué creen que es importante que las mujeres participen en las 
comunidades?: “Para expresarnos”, y “Para compartir nuestro sentir 
y que no quede en nuestro corazón”.

¿Qué pasa cuando en la asamblea solo participan los hombres?: “No 
les consultan a las mujeres”, “No les preguntan, aunque les afecte”.

¿Qué se necesita para que también participen las mujeres?: “Pri-
mero, valor”, “Fortalecer nuestro corazón”.

¿Cómo les gustaría participar como adolescentes en su comunidad?: 
“En las escuelas, cuando hay reuniones”, “En la comunidad”, “En la 
agencia municipal”.

Estas respuestas evidencian un deseo claro de incluir la voz feme-
nina adolescente en los espacios comunitarios de toma de decisiones, 
reconociendo que para lograrlo se requiere valentía, acompañamien-
to emocional y oportunidades concretas.

Para cerrar la sesión, se les pidió a las adolescentes compartir una o 
dos palabras con las que se llevaban la experiencia del taller. Las respues-
tas fueron: agradecimiento, aprendizaje, felicidad, alegría y estar conten-
tas con el aprendizaje. Se concluyó el taller con un aplauso colectivo y 
una reflexión final de la facilitadora, quien les compartió que no siempre 



172 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

es fácil hablar, pero que el solo hecho de estar presentes, compartiendo y 
escuchando, ya constituye un acto político transformador.

Taller con mujeres jóvenes

El taller se desarrolló con la participación de 23 jóvenes de entre 13 y 
30 años, provenientes de San Andrés Larráinzar, Santiago El Pinar y 
Mitontic. También se contó con la presencia de una niña de 4 años, 
acompañante de una de las participantes, quien permitió reflexiones 
significativas en el transcurso del taller.

La sesión se estableció en un ambiente horizontal, de confianza y 
respeto, enmarcado en los principios de la educación popular feminis-
ta, reconociendo la diversidad de edades, experiencias, idiomas y for-
mas de participación. Se reafirmó el derecho a expresarse en lengua 
materna y se solicitó el apoyo de las jóvenes bilingües para traducir 
cuando fuera necesario.

Se compartió el objetivo que fue conocer el entramado de relacio-
nes de poder en el que se da el ejercicio del liderazgo, e identificar 
diferentes percepciones y formas de ejercer poder y liderazgo desde 
las mujeres.

Actividad 1: Participemos en comunidad

La primera dinámica consistió en conformar tres equipos de trabajo. 
Cada grupo eligió un nombre para identificarse, surgiendo así: el equi-
po de as fresas; el equipo de las mandarinas y el equipo de las sandías.

En consecuencia, a cada grupo se le pidió identificar a mujeres, 
niñas, adolescentes o jóvenes de su comunidad que participaran acti-
vamente, y los espacios donde estas ejercen su liderazgo. Las represen-
taciones escénicas que resultaron fueron:



173
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Mujeres artesanas: Este grupo representó a mujeres que venden textiles 
de forma organizada, buscando precios justos y mejores condiciones de 
venta. Compartieron cómo la participación va más allá del trabajo pro-
ductivo, abarcando la capacitación, el aprendizaje del español, la nego-
ciación, y sobre todo, la toma de voz. En la dramatización, una niña de 4 
años, presente en el grupo, intentó vender un textil de forma espontánea, 
lo cual generó risas, ternura y una reflexión compartida, donde todas 
las voces importan. Se destacó cómo el regateo, las barreras del idioma 
y la desvalorización del trabajo artesanal son desafíos que enfrentan las 
mujeres. Sin embargo, también emergió el reconocimiento de que, a pe-
sar de estas dificultades, las mujeres continúan buscando soluciones para 
hacer valer su trabajo y dignidad.

Ministra comunitaria: El segundo grupo representó a una mujer que 
llegó a ocupar un cargo de autoridad en la comunidad de Larráinzar, 
y cómo esto representó una inspiración para las jóvenes, aunque tam-
bién despertó reflexiones sobre los obstáculos que enfrentan las mu-
jeres para que su palabra tenga valor público. Cuando se les pregun-
tó si a ellas les gustaría ocupar una presidencia comunitaria, muchas 
negaron con la cabeza, pero una participante asintió tímidamente, 
diciendo que sí.

Participación en eventos: Este grupo enfrentó un debate interno sobre 
qué historia representar. Las jóvenes de Santiago El Pinar quieren 
dramatizar la lucha por el derecho a jugar en la cancha de básquetbol, 
tradicionalmente ocupada por la figura masculina. Las de Larráinzar 
preferían representar la gestión colectiva para asistir al evento del fes-
tival, donde incluyeron la elaboración de una manta y los permisos es-
colares. Finalmente, optaron por representar esta última experiencia, 
enfatizando la agencia colectiva, la planificación, el trabajo en red y 
la persistencia para lograr que su participación fuera reconocida en el 
ámbito escolar y comunitario.

Activación corporal: “La papaya”: Previo a las presentaciones, se realizó 
una actividad de expresión corporal y vocal, utilizando el canto “La 



174 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

papaya” como herramienta para romper la timidez, liberar tensio-
nes y generar conexión grupal. Esta dinámica permitió reconocer que 
muchas jóvenes experimentan miedo o incomodidad al hablar fuerte 
o moverse libremente, y que la confianza para hacerlo surge cuando 
se sienten en un espacio seguro entre mujeres.

Reflexión colectiva sobre la participación 

Finalizadas las dramatizaciones, se configuró el círculo y se abrió una 
lluvia de ideas sobre lo observado. Las jóvenes expresaron que:

•	Las mujeres participan en la escuela, comunidad, cocina, milpa, 
talleres, poesía, canto, bailes, asambleas, eventos culturales y tra-
bajos colectivos.

•	Ser líder implica tener creatividad, valentía y la capacidad de 
proponer ideas.

•	Las mujeres “dicen lo que piensan, no se callan, y se organizan 
para hacerlo”.

•	La participación se basa en tomar acuerdos, levantar la voz, de-
fender la cultura, y negociar.

•	Reconocen que los espacios de participación son difíciles, pero 
existen referentes importantes que las inspiran.

•	Subrayan la importancia del diálogo con “los compañeros”, 
identificando la relación con los varones como un aspecto clave 
en la transformación de sus realidades.



175
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Actividad 2: Cartografía corporal

La segunda dinámica fue una cartografía corporal simbólica. Se pidió 
a los equipos que dibujaran una silueta y colocaran los lugares donde 
ellas habitan, participan y sienten miedo.

Lugares de participación (fuera del cuerpo): Escuela, cancha, comunidad, 
eventos culturales, milpa, casa, grupos juveniles, asociaciones, calles, 
centros de mujeres.

Lugares de miedo o incomodidad: a) estar en casa sin poder salir, b) lu-
gares solitarios o desconocidos, c) calles, parques, milpa, cuando ca-
minan solas, d) en la escuela (por bullying), e) al participar o hablar en 
público, f) miedo a enfermedades o embarazos no planificados.

Para finalizar, el cierre y debido a las limitaciones de tiempo, no 
fue posible realizar una ronda final de reflexión verbal; sin embargo, 
se propuso una actividad de cierre de forma gráfica que consistió en 
dibujar una carita en una hoja de papel bond, indicando cómo se sin-
tieron en el taller, lo cual surgieron las siguientes: a) carita feliz, 14; b) 
carita de sorpresa, 5; c) carita neutral, 2; d) carita triste, 2.

Este cierre sencillo permite visualizar el impacto emocional de la 
actividad y recuperar de forma simbólica lo que se vivió en el taller. 
Se aplaudió en colectivo y se agradeció la participación de todas. Este 
taller mostró que las mujeres jóvenes no solo tienen claridad sobre 
los retos que enfrentan en sus comunidades, sino también sobre los 
caminos posibles para transformar esas realidades. La experiencia re-
afirma la necesidad de crear espacios seguros, creativos y alegres don-
de puedan fortalecer sus liderazgos, apropiarse del espacio público y 
reconocerse como personas activas de cambio.

Mientras tanto, el equipo conformado por Roberta López y Martín 
Plascencia, trabajamos con las hijas e hijos de lideresas tsotsiles del 
municipio de San Andrés Larráinzar con el objetivo de analizar la par-
ticipación de las niñeces y la relación entre pares y con los adultos, para 



176 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

tal efecto implementamos la metodología etnográfica que se sostiene 
en un enfoque sociocrítico y decolonial (López, 2025). Desde ese lugar, 
reconocemos a las niñas como sujetos de conocimiento y agentes so-
ciales activos rompiendo con las lógicas adultocéntricas tradicionales. 
Para el desarrollo de la actividad, realizamos talleres participativos a 
través de dibujos dialógicos desde la lengua materna, recuperando la 
propuesta de Quecha (2014), a fin de validar la palabra y las emociones 
de las niñeces. Los talleres se presentaron para hacer contrapeso a las 
relaciones adultocéntricas, en donde las niñeces son minimizadas: en 
ocasiones, las personas adultas manera consciente o inconsciente, tra-
tan a las niñeces de manera violenta, obligándoles a comportarse como 
un adulto, negándoles la participación libre y el juego.

Para el desarrollo de los talleres se hizo una reunión previa con las 
hijas e hijos de las lideresas tsotsiles, y se les habló sobre el proyecto para 
conocer su respuesta, si querían o no participar. Posteriormente, las niñe-
ces aceptaron y se les entregaron los materiales necesarios para realizar 
los dibujos. Durante el taller se trabajaron cuatro fases primordiales; pri-
mero, las niñeces reconocieron los lugares de su comunidad, mediante 
pequeñas papeletas donde dibujaron o escribieron. En la segunda fase se 
realizaron dibujos colectivos sobre un lienzo común, y ahí, Roberta se in-
tegró con las niñas y Martín Plascencia con los niños, formando grupos 
por género. En la fase tres, las niñeces identificaron los espacios de parti-
cipación, ubicando semillas de maíz y frijol en los espacios previamente 
dibujados. En esos espacios, niñas y niños identificaron dónde participan 
las mujeres, dónde los hombres, dónde los niños y dónde las niñas, y por 
último, mediante los emojis señalaron los espacios que les genera algún 
tipo de sentimiento; alegría, tristeza, enojo y miedo.

Durante los procesos de la actividad, pudimos observar y escuchar 
cómo las niñeces interactuaban con sus compañeras y compañeros de 
grupo, asimismo expresaron las vivencias que se generan al interior 
de su hogar, con las amistades en la escuela y las actitudes de sus ve-
cinos, es decir, en sus dibujos plasmaron todo lo que ellos observaban 



177
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

en su entorno, incluyendo la relación con la naturaleza como parte 
de su cultura. 

Como última actividad de cierre, las niñeces nos compartieron sus 
dibujos en los que nos plasmaron las actividades que realizan sus ma-
más dentro y fuera del hogar, como es el cuidado de los animales de 
traspatio, el trabajo de telar de cintura, ejerciendo una profesión, o ya 
sea el trabajo en el campo, así como los sueños y retos que se enfren-
tan en su cotidianidad debido a la falta de recursos económicos. Que 
como ya se dijo, las niñas, adolescentes y jóvenes buscan otros cami-
nos para poder construir sus propios sueños, encaminado a la libre 
toma de decisiones y ejerciendo su derecho a la participación.

Este ejercicio de dibujar colectivamente el paisaje de acuerdo a la 
propia visión de los lugares comunes en San Andrés, permite la identi-
ficación de lugares posibles para hombres, mujeres, niñas y niños, desde 
su propia experiencia y vivencia. Tanto los dibujos realizados, como la 
ubicación de los actores en esos dibujos, la actividad que se hacen en 
ellos y el diálogo derivado, fueron demarcados por las niñas y niños. 

El taller incluyó de manera internacional a niños –y no solo a ni-
ñas–, pues en la vida social, por ejemplo en la escuela, niñas y niños 
comparten espacios comunes, y consideramos que las niñas y niños –y 
los hombres–, deben estar integrados en la construcción de agendas 
que respeten la identidad, y que reconozcan el valor de la palabra, de 
mujeres, de jóvenes y niñas.  

Conclusiones 

A pesar de las limitaciones estructurales que enfrentan las niñas y ado-
lescentes indígenas para ejercer su derecho a la participación, diversas 
experiencias comunitarias muestran que los procesos de acompaña-
miento sostenido abren senderos de transformación. En el municipio 
de San Andrés Larráinzar, por ejemplo, el presidente municipal acor-
dado por un cabildo compuesto por mujeres, entregó públicamente 



178 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

un bastón de mando a niñas, adolescentes y jóvenes como símbolo de 
su liderazgo y autoridad comunitaria. Aunque todavía no existen me-
canismos claros que garanticen su incidencia directa en decisiones que 
afectan sus vidas, este acto simbólico representó un paso importante 
en su reconocimiento como personas políticas.

En el mismo municipio, dos niñas participaron como “diputadas 
por un día” en el Congreso del Estado de Chiapas, ocupando físi-
camente un espacio históricamente inaccesible para ellas: los curules 
legislativos de toma de decisiones. Si bien, aún persisten desafíos para 
que estos espacios sean emocional, intercultural e interseccionalmente 
seguros, su presencia en estos espacios constituye un avance que deja 
huella en la memoria colectiva.

Otro logro relevante fue la iniciativa autónoma por parte de un 
grupo de niñas, quienes gestionaron el uso de un aula escolar para 
organizarse, tomar decisiones y convocar a otras compañeras. A pesar 
del escepticismo inicial de las autoridades comunitarias, lo lograron, 
marcando un precedente importante sobre la capacidad en la auto-
gestión de espacios seguros, de encuentro y acción por parte de niñas.

Estas experiencias no son hechos aislados. Son el resultado de años 
de trabajo y acompañamiento territorial desde organizaciones de la 
sociedad civil, instituciones educativas, procesos formativos sosteni-
bles y vínculos con liderazgos comunitarios. A través del proyecto bi-
nacional entre México y Chile: “Liderazgos de niñas y adolescentes 
para la construcción de paz”, se realizó un encuentro entre lideresas 
mapuche y tsotsiles. Se compartieron metodologías, cantos y palabras 
de resistencia, reconociendo la fuerza de la memoria ancestral y la 
colectividad como caminos para la transformación. El concepto ma-
puche de amunche –gente que camina con un mismo objetivo–, reso-
nó a las niñas y madres tsotsiles, quienes se inspiraron para continuar 
organizándose desde el cuidado, la palabra y en colectividad.



179
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

La potencia del canto, la voz compartida y la palabra dicha desde 
el corazón permitió resignificar la voz y la participación como un acto 
político, afectivo y ancestral que une ambos territorios.

Los territorios masculinizados que limitan de forma estructural la 
participación de las niñas y adolescentes. En un ejercicio realizado 
con niñas, adolescentes y mujeres de un municipio tsotsil en la región 
de Los Altos de Chiapas, se cartografió el territorio desde su mirada, 
donde identificaron entre 23 a 25 espacios comunitarios activos de 
participación –tiendas, escuelas, centros de salud, iglesias, parcelas, 
mercados–; sin embargo, cuando se les preguntó dónde participan, el 
número se redujo a tres (escuela, iglesia y hogar), y cuando se les pidió 
ubicar espacios de toma de decisiones, el número descendió a uno o 
ninguno. Sin embargo, en el caso de niñas y niños de San Andrés, los 
lugares que dibujaron y donde dicen que sí participan niñas y niños, 
además de los tres mencionados, incluye otros espacios públicos como 
el campo-cancha deportiva, mercado público, tiendas de comida (pa-
pas a la francesa, marquesitas, frutería), y árbol (López, 2025).

Estos ejercicios revelan desigualdades estructurales de género: los es-
pacios de decisión son ocupados y gestionados por hombres, incluso 
aquellos orientados a mujeres. De tal forma que la participación política 
de las mujeres indígenas enfrenta, además de las barreras instituciona-
les, barreras culturales complejas de entender dentro de nuestras socie-
dades racistas. Este techo de cristal de la paridad de género se expresa 
en lo comunitario, porque aunque se reconoce el derecho de manera 
formal en legislaciones, no se habilitan las condiciones para su ejercicio.

El camino hacia la participación plena de niñas y adolescentes en 
contextos rurales e indígenas no puede desvincularse de una transfor-
mación estructural de los mandatos de género, del adultocentrismo 
ni de las prácticas coloniales del poder. La pedagogía popular, los fe-
minismos comunitarios y los liderazgos entrañables ofrecen una ruta 
situada, intergeneracional y transformadora, donde las niñas no solo 
acceden a espacios: los crean, los habitan y los resignifican.



180 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

La restitución del derecho a participar, pasa en primer lugar, por 
reconocerlas como personas políticas del presente, y no solo del futu-
ro. Este reconocimiento no puede limitarse a marcos jurídicos globa-
les; debe construirse desde el territorio, los cuerpos y la colectividad. 
Romper con los mandatos de género y el adultocentrismo como pro-
ponen Valcárcel (1997) y Magistris y Morales (2024), implica validar 
la palabra y la acción política de las niñas como herramientas legíti-
mas y potentes de transformación.

En Chiapas, los liderazgos entrañables que emergen entre niñas y 
adolescentes son posibles gracias a un entramado de acompañamien-
tos, formación, alianzas y confianza. La ocupación simbólica y física 
de los espacios de toma de decisiones en la comunidad, la escuela, el 
municipio y el estado, no solo representa un logro individual o colec-
tivo de las niñas, sino un llamado urgente a reconfigurar los marcos 
tradicionales de participación, redistribuir del poder y cuidar colecti-
vamente los territorios que ellas ya están habitando y transformando.

Referencias 

Alonso, J. (2003). El movimiento zapatista, novedad que rompe las etiquetas. 
Nómadas, 19, 48-56. https://nomadas.ucentral.edu.co/index.php/inicio/
30-las-guerras-contemporaneoas-nomadas-19/437-el-movimiento-zapa-
tista-novedad-que-rompe-las-etiquetas

Ames, P., Tur, G. y González, J. (2021). Estudiar las infancias en América Lati-
na: Ideas y debates para un campo emergente. Confluenze. Rivista di Studi 
Iberoamericani, 13(2), 1-26. doi: 10.6092/issn.2036-0967/14249 

Amigo, A. (2024). Lo que está siendo y lo que puede ser. Las “Lunas Crecientes” y una 
perspectiva niña dentro de los feminismos [Tesis de doctorado]. Universidad de 
Ciencias y Artes de Chiapas / Centro de Estudios Superiores de México 
y Centroamérica.



181
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Cusiánovich, A. (2007). Aprender la condición humana: Ensayo sobre pedago-
gía de la ternura. Instituto de Formación de Educadores de Jóvenes, Ado-
lescentes y Niños Trabajadores de América Latina y el Caribe (FEJANT).

Cussiánovich, A. (2018). Juventudes e infancias de nuestra Abya-Yala: Lugar 
de enunciación de un humanismo otro. Papers EUROPA NNATs, (4). https//
europanatsforo.wixsite.com/politicasinfancia.

Cussiánovich, A. (2019). Prólogo. En M. Liebel, Infancias dignas, o cómo desco-
lonizarse (pp. 7-10). Instituto de Formación para Educadores de Jóvenes 
– IFEJANT.

Duarte, K. (2000). ¿Juventud o juventudes? Acerca de cómo mirar y remirar 
a las juventudes de nuestro continente. Última Década, 8(13), 59-77. doi: 
10.467/S0718-223620000004.

Durán, E. (2015). Construcción sociohistórica de la perspectiva de derechos del 
niño y su relación con las políticas públicas. [Fragmento del marco teórico 
de la tesis doctoral del autor Derechos del niño: del discurso a la política local, aná-
lisis del caso Bogotá]. https://aularedim.net/diplomado/docs/M1/M11.pdf.

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI Editores.

García, C. I. y Parada, D. A. (2018). “Construcción de adolescencia: Una 
concepción histórica y social inserta en las políticas públicas. Universitas 
Humanística, 85. https://doi.org/10.11144/Javeriana.uh85.cach

Gómez, D. (2011). La guerra de castas de Chamula, Chiapas (1867-1870) [Te-
sis de licenciatura]. UNAM. https://hdl.handle.net/20.500.14330/
TES01000309012

Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática (INEGI) (2015). 
Encuesta Inrercensal 2015. https://www.inegi.org.mx/programas/in-
tercensal/2015

Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática (INEGI) (2021). 
Encuesta Nacional sobre la Dinámica de las Relaciones en los Hogares 2021 (ENDI-
REH 2021). https:77www.inegi.org.mx/programas/endireh/2021/



182 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI) (2022). Nota técnica. Esta-
dística de matrimonios (EMAT). INEGI. https://www.inegi.org.mx/conteni-
dos/programas/emat/doc/matrimonios_2022_nota_tecnica.pdf

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI). (2022, 30 de agosto). 
Comunicado de prensa núm. 485/22: Encuesta Nacional sobre la dinámica de las 
relaciones en los hogares (ENDIREH) 2021. https://www.inegi.org.mx/conte-
nidos/saladeprensa/boletines/2022/endireh/Endireh2021_Nal.pdf.

Lagarde, M. (1996). Los cautiverios de las mujeres: madresposas, monjas, putas, presas 
y locas. UNAM.

Liebel, M. (2019). Infancias dignas, o cómo descolonizarse. Instituto de Formación para 
Educadores de Jóvenes – IFEJANT.

López, L., Miranda, S. y Torres, E. (2024). Participación política feminista 
de niñas, adolescentes y jóvenes en Chiapas. Desidades. Revista científica de 
la infancia, adolescencia y juventud, (38), 172-191. https://doi.org/10.54948/
desidades.v1i38.61828

López, R. (2025). Niñas tsotsiles de San Andrés Larráinzar: diálogos sobre la participa-
ción desde sus propios territorios. Tsebetik slumal San Andrés Larráinzar: k’opojel-a’iel 
sbenta muyuvajel te ta slumalik. [Tesis de maestría]. Universidad Autónoma 
de Chiapas.

Magistris, G. y Morales, S. (Comps.). (2024). Reinventar el mundo con las niñeces: 
Del adultocentrismo a las perspectivas niñas. Almácigo.

Miranda, S. (2018, 19 de junio). ¿Por qué trabajan niñas, niños y adolescentes 
en Chiapas? El Colegio de la Frontera Sur. https://www.ecosur.mx/
por-que-trabajan-ninas-ninos-y-adolescentes-en-chiapas/

Ortelli, P. y López, E. (2024). Mujeres, memoria y poder. En M. Annereau 
y P. Piero, (Coords.), Arqueología de la memoria; un recorrido interdisciplinario en 
tierras mayas de Chiapas (pp. 275-314). Universidad Nacional Autónoma de 
México / Centro Studi Americanistici Circolo Amerindiano.



183
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Paredes, J. (2008). Hilando fino desde el feminismo comunitario. Mujeres Creando 
Comunidad.

Quecha, C. (2014). La etnografía con niños. En C. Oehmichen (Ed.). La etno-
grafía y el trabajo de campo en las ciencias sociales. pp. 215-240. UNAM.

Red por los Derechos de la Infancia en México (REDIM) (2017). La infancia 
cuenta en México 2017: Desafíos en el acceso a la justicia para niñas, niños y adoles-
centes. REDIM.

Red por los Derechos de la Infancia en México (REDIM). (2022, junio 23). 
Ficha técnica: Infancia y adolescencia en Chiapas. https://blog.derechosinfan-
cia.org.mx/2022/06/23/ficha-tecnica-infancia-y-adolescencia-en-chia-
pas-junio-2022/

Ruiz, L. (2021). Nichimal K’op: Etnografía del discurso ritual en Los Altos de Chiapas. 
Editorial Fray Bartolomé de Las Casas. 

UNICEF (2019). Los derechos de la infancia y la adolescencia en México. UNICEF. 
https://www.unicef.org/mexico/media/1791/file/sitan-unicef.pdf

Valcárcel, A. (1977). La política de las mujeres. Cátedra.

Viqueira, J. P. (1997). Indios rebeldes e idólatras: Dos ensayos históricos sobre la rebelión 
india de Cancuc, Chiapas, acaecida en el año de 1712. Centro de Investigaciones 
y Estudios Superiores en Antropología Social.

Vygotski, L. S. (2009). El desarrollo de los procesos psicológicos superiores. Crítica.





Capítulo 6
El liderazgo y la participación política 

como articuladores de la vida: 
metodologías y reflexiones situadas 

en mujeres mapuche lafkenche

María Antonieta Campos Melo (UFRO)



Foto 7. El fogón en la ruka mapuche es fundamental para sostener los 
cuidados al interior de la familia.



Introducción 

Para comprender y situar la experiencia de mujeres mapuche lafken-
che como lideresas de los territorios que han sido parte de este 
proceso, daremos a conocer elementos claves que no solo han 

determinado la participación de las propias mujeres, sino también, la 
lucha de la población mapuche en su conjunto, principalmente, respec-
to a los hechos históricos de colonización y las consecuentes respuestas 
de reivindicación territorial y de derechos por parte de las comunida-
des mapuche lafkenche que ancestralemente han ocupado esa zona.

A partir de la definición y la comprensión del territorio habitado 
históricamente por el pueblo mapuche, se denomina territorio lafkenche1 
a un macro territorio del litoral en el sur de Chile, ubicado desde la 
zona norte de la región del Bio Bio, pasando por el litoral de la región 
de La Araucanía, hasta el sur de la Provincia de Chiloé en la región 
de Los Lagos. Asimismo, las mujeres que hacen parte del proceso que 
describiremos, se identifican como mapuche lafkeche, lo que define sus 
formas de vida cotidiana, sistemas de pensamiento, la relación con su 
entorno, sus relaciones interpersonales y su espiritualidad, entre otros 
aspectos fundamentales para la vida.

Cabe destacar que, los mapuche lafkenche, al igual que otros grupos 
identitarios mapuche en todo el territorio del Wallmapu,2 a partir del 

1 En idioma Mapudungun, lafkenche quiere decir gente del mar.
2 Wallmapu, según Pérez (2021), corresponde a un espacio, una temporalidad y una 
multiplicidad de correlatos materiales e inmateriales que lo cohesiona y sustenta. Al-
gunos lo reconocen como una unidad geopolítica definida y organizada de carácter 
ancestral y previa al Estado nación chileno y argentino (Marimán, Caniuqueo y Mi-
llalen, 2006; Melin, Mansilla y Royo, 2019). 

[187]



188 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

proceso de colonización y despojo territorial desarrollado –continua-
mente y por etapas, a partir del siglo XVI hasta la actualidad–, man-
tienen una lucha por recuperar sus tierras y su autodeterminación 
como pueblo y nación (Correa, 2021).

Al verse “arrinconados”  por el sistema político geográfico de los 
colonizadores, y en la actualidad por los múltiples sistemas impuestos 
por el Estado chileno mediante las políticas de sus continuos gobier-
nos, los mapuche han resistido al empobrecimiento, la discriminación y 
la violencia hacia su pueblo, ejercida mediante variados mecanismos 
de dominación, tales como la usurpación de tierras, la criminalización 
de sus líderes y lideresas y la militarización de su territorio (Campos 
et al., 2023). 

Pese a los esfuerzos de los gobiernos progresistas, durante las últi-
mas décadas, no se ha logrado mitigar la relación colonialista del Esta-
do chileno con el pueblo mapuche, manifestada principalmente a través 
de su reducción a comunidades pasivas a las que el Estado provee de 
lo que se necesita, desde una perspectiva paternalista y asistencialista, 
según la política desarrollista del momento (Caniguan, 2015). De este 
modo, convergen históricamente múltiples violencias de forma com-
pleja, propiciando condiciones que limitan su calidad de vida (Cam-
pos et al., 2023).

Dentro de los elementos que generan las brechas de desigualdad 
de la población indígena respecto del resto de la población chilena no 
indígena, está el grado de pobreza cuyos índices suelen ser superiores 
a la media nacional. Para el año 2024, la incidencia de la pobreza 
multidimensional3 en la población indígena a nivel nacional es de un 
22 %, lo que es superior al 16.9 % de la incidencia de la pobreza 
multidimensional de la población del país en general (Ministerio de 
Desarrollo Social y Familia, 2022).

3 La Encuesta de Caracterización Socioeconómica Nacional incorpora en sus últimas 
mediciones la Pobreza Multidimensional medida en cinco dimensiones: Educación; 
salud; trabajo y seguridad social; vivienda y entorno; redes y cohesión social.



189
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Por otra parte, cabe destacar la función que ha tenido la promulga-
ción de la Ley N° 19.253 del año 1993, también conocida como Ley 
Indígena, que supuso la consecución de una serie de derechos para 
las personas y las comunidades pertenecientes a pueblos originarios 
en Chile. El acceso a dichos derechos, según esta Ley, solo estará ga-
rantizado por medio de la acreditación de la condición indígena ante 
el organismo competente y creado para ello que será la Corporación 
Nacional de Desarrollo Indígena (CONADI). A la vez, la Ley Indígena 
instala una nueva definición de carácter político para lo que entenderá 
el Estado chileno por comunidad indígena4 y creará una figura deno-
minada asociación indígena.5 Ambas entidades tendrán por objetivo 
permitir a la población indígena ser beneficiaria de fondos y proyectos 
de inversión, así como también, les “otorgará el poder” para conversar 
y negociar con las respectivas autoridades políticas del Estado chileno. 
Así, estas instancias de representatividad requieren para su legitimidad 
el reconocimiento del Estado chileno (Ley N° 19.253, 1993).

Por otra parte, a partir de esta Ley, se pasó a constituir las denomi-
nadas Áreas de Desarrollo Indígena (ADI),6 lo que tiene por objetivo 
inicial crear territorios en los cuales, dada su densidad de población 
indígena, se focalizarán los recursos provenientes del Estado chileno, 
inversión que responde a una política subsidiaria dirigida a los pueblos 
indígenas en el país (Ley N° 19.253, 1993).

4 Se define como comunidad indígena a toda agrupación de personas pertenecientes a 
una misma etnia indígena y que se encuentren en una o más de las siguientes situacio-
nes: a) provengan de un mismo tronco familiar, b) reconozcan una jefatura tradicional, 
c) posean o hayan poseído tierras indígenas en común, y d) provengan de un mismo 
poblado antiguo.
5 Se define como asociación indígena a una agrupación voluntaria y funcional inte-
grada por, a lo menos, veinticinco indígenas que se constituyen en función de algún 
interés y objetivo común.
6  Los criterios definidos por la Ley Indígena para definir un territorio como Área de 
Desarrollo Indígena son: a) espacios territoriales en que han vivido ancestralmente 
las etnias indígenas, b) alta densidad de población indígena, c) existencia de tierras de 
comunidades o individuos indígenas, d) homogeneidad ecológica, y e) dependencia de 
recursos naturales para el equilibrio de esos territorios.



190 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

De este modo, la promulgación de la Ley Indigena, ha generado 
por más de treinta años, que los territorios Mapuche definidos según su 
propio sistema de conocimiento ancestral, tengan que “co-existir” con 
los territorios administrativos creados por el Estado chileno; los que 
por otra parte, ha sido reformulados constantemente por los gobier-
nos en turno, acorde a decisiones políticas y administrativas; sucedién-
dose de esta manera una superposición de límites según la definición 
que se utilice o la figura administrativa-territorial a la que se acuda 
(Caniguan, 2015), generando en una suma de casos, conflictos y ten-
siones políticas al interior de las mismas comunidades, sobre todo, 
entre líderes tradicionales y dirigentas y dirigentes que representan a 
las comunidades y asociaciones indígenas reconocidas bajo el amparo 
de la Ley Indígena.

En este escenario, los movimientos y organizaciones mapuche han 
surgido en torno a una serie de reivindicaciones de carácter político y 
cultural, buscando de manera más estratégica recuperar su autonomía 
(Caniguan, 2015). En esta misma línea, es importante señalar que a 
fines de los años 90 se creó en el territorio lafkenche un movimiento 
mapuche de resistencia, que busca por la vía política la autodetermina-
ción. Este movimiento denominado Identidad Territorial Lafkenche, 
que agrupa comunidades desde Arauco hasta Hualaihué, consigue en 
el año 2008 la promulgación de la Ley 20.249 o también denominada 
Ley Lafkenche, que crea los Espacios Costeros Marinos de Pueblos 
Originarios (ECMPO), los cuales permiten a las comunidades indíge-
nas solicitar la administración de zonas del borde costero en las que 
han ejercido un uso y tradición consuetudinaria (Campos et al., 2023).

Otra instancia a destacar, dentro de los esfuerzos de los mapuche por 
la reivindicación de derechos, lo constituye la participación mapuche en 
el sistema político chileno como autoridades democraticamente electas. 
En este sentido, la irrupción de los alcaldes mapuche se ha dado en diver-
sos momentos de la historia.



191
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

En el caso de los territorios donde se sitúa el trabajo que presenta-
mos, sabemos que la comuna de Tirúa fue la primera circunscripción 
en la que asumió democráticamente y posdictadura, un alcalde mapuche, 
o al menos reconocido como tal, en el año 1996. En el caso de la co-
muna de Saavedra, el primer alcalde mapuche asumió en el año 2000 y 
desde entonces ha seguido regida por ediles mapuche (Caniguan, 2015).

En síntesis, el movimiento mapuche, ha sido un movimiento constan-
te a lo largo de la historia de este pueblo en su relación con el Estado 
chileno, volviéndose un actor colectivo clave en el devenir de sus terri-
torios, fijando nuevas demandas y reivindicaciones, levantando nuevos 
discursos identitarios y tensionando con ello al Estado chileno respecto 
a su relación con toos los pueblos originarios del país (Caniguan, 2015).

Territorio lafkenche de la comuna de Saavedra

La comuna de Saavedra fue creada como tal en el año 1906 y debe 
su nombre a quien “pacificara” La Araucanía por encargo del Estado 
chileno. Esta campaña consistió en una ocupación militar llevada a 
cabo por sucesivos gobiernos de Chile entre 1861 y 1883, cuyo ob-
jetivo fue incorporar por la vía de la fuerza el territorio mapuche a 
la República de Chile (Caniguan, 2015). Particularmente, Saavedra 
vivió un proceso de mayor lejanía respecto a la política de reducción 
del Estado y las empresas colonizadoras, lo que le significó un aisla-
miento respecto del resto del territorio chileno, permitiendo esto un 
desarrollo cultural independiente de la población, pero tambien, una 
marginación del sistema socioeconómico y político (Caniguan, 2015), 
que perduró por varias décadas.

A partir de los años sesenta y setenta del siglo pasado en adelante, en 
el territorio se operacionalizan políticas de Estado impulsadas por los 
altos índices de pobreza y aislamiento de sus habitantes, principalmente 
de quienes habitaban las zonas rurales; de este modo la población ha 



192 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

sido vista históricamente como altamente vulnerable y a quienes se debe 
ayudar asistencialmente (Caniguan, 2015).

En esta misma línea, otro antecedente importante del territorio 
constituye la implementación del Programa Multifase de Desarrollo 
Integral de Comunidades Indígenas, conocido popularmente como 
“Programa Orígenes”, el cual surge a partir de un préstamo solicitado 
por el Estado de Chile al Banco Interamericano de Desarrollo (BID), 
y que comenzó a operar en esta zona a partir del año 2001. El propó-
sito de dicho Programa era mejorar de manera sostenible las condi-
ciones de vida de las comunidades de los pueblos Aymara, Atacameño 
y Mapuche, en el área rural, y promover su desarrollo con identidad, 
particularmente, en los ámbitos económico, social, cultural, ambien-
tal y jurídico (Ministerio de Hacienda, 2004).

Si bien, principalmente el “Programa Orígenes” operaba desde una 
lógica asistencialista, donde las comunidades eran meros receptores de 
recursos estatales o externos, los aprendizajes de la implementación, y 
sobre todo, la presión de distintas organizaciones mapuche, introdujo la 
participación comunitaria para incidir en esta política pública y en los 
equipos encargados de su aplicación (Caniguan, 2019; 2015). 

Actualmente, la comuna de Saavedra presenta una población de 
12,877 habitantes, de los cuales un 80.7 % es o se considera indígena 
(Instituto Nacional de Estadísticas, 2024), y un 24.4 % de la pobla-
ción se encuentra en situación de pobreza multidimensional, lo que 
es superior a la media nacional (16.9 %) y la media regional (19.8 %), 
(Ministerio de Desarrollo Social y Familia, 2022).

Territorio lafkenche de la comuna de Tirúa

La comuna de Tirúa se ubica en el extremo sur de la región del Bio 
Biio, limitando por el sur con la comuna de Carahue. Su carácter de 
frontera con la región de La Araucanía ha llevado a sus habitantes 
a tener contacto permanente con ambas regiones para la gestion de 



193
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

asuntos públicos y económicos, como también para la adquisición de 
bienes y servicios (Caniguan, 2015).

Actualmente, la comuna de Tirúa presenta una población de 
10,208 habitantes, de los cuales un 68.1 % es o se considera indígena 
(Instituto Nacional de Estadísticas, 2024).

Tirúa fue declarada comuna tardíamente el año 1972, durante el 
gobierno del presidente Salvador Allende. Históricamente, ha sufrido 
un desarrollo extemporáneo y un abandono estatal, lo que no solo ha 
incidido en sus altos niveles de desigualdad social, sino también en 
el surgimiento de organizaciones mapuche cuyas acciones de reivindi-
cación son catalogadas como “terroristas” por algunos gobiernos y 
grupos de élite con intereses económicos en la zona. Estos hechos han 
determinado que la comuna esté considerada como una “zona roja 
del conflicto mapuche” (Caniguan, 2015).

Por otra parte, la ocupación masiva del territorio por el monocul-
tivo de especies exóticas de pino y eucalipto perteneciente a grandes 
capitales de la empresa forestal, ha agudizado los problemas sociales y 
económicos de la comuna. El monocultivo, al erosionar la tierra y pro-
ducir sequía, hace imposible que las comunidades mapuche puedan de-
sarrollar su agricultura y, con ello, ha aumentado el empobrecimiento 
de la población y la migración de las y los jóvenes a otras comunas de 
país. Además, durante los últimos años, la militarización del territorio, 
como principal respuesta estatal a los hechos de violencia en la zona, 
termina por dificultar el acceso a servicios públicos por parte de la 
población. En ambos casos, se destaca la ausencia del Estado como 
garante de los derechos de la población. Estos hechos han dividido 
a la comunidad y han instalado una fuerte desconfianza social en el 
territorio (UNESCO, 2022).

Por último y de manera general, para ambos territorios, podemos 
mencionar la presencia de la cooperación internacional, expresada 
fundamentalmente en organizaciones no gubernamentales, que para 
hacerse parte del tejido social de las comunidades, se valieron de gran 



194 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

manera de las lideresas y sus redes comunitarias, promoviendo de esta 
forma el trabajo colectivo y situado según las características de los 
territorios (Zambrano et al., 2024).

La participación social y política de las mujeres mapuche 
lafkenche

Desafortunadamente, la participación social y política de las mujeres 
indígenas en Chile se encuentra vinculada al escenario histórico de 
desigualdad y violencia que las afecta. Las mujeres indígenas, luego 
de las niñas indígenas rurales, son las personas que viven las peores 
condiciones de vida en el país, ya que en Chile la máxima vulnerabi-
lidad se presenta con base en tres factores: pertenecer a un pueblo in-
dígena, ser mujer y habitar en un sector rural. Datos generados en un 
estudio desarrollado durante la pandemia, destacan que las mujeres 
rurales indígenas en Chile se han visto históricamente enfrentadas a 
bajo acceso al trabajo, mayor violencia por razones de género y me-
nos oportunidades de acceder a las redes de apoyo (UNESCO, 2022). 
En este escenario, su participación individual y organización colectiva 
generalmente está impulsada por superar estas limitaciones o brechas 
que afectan negativamente su calidad de vida.

En la compleja lucha sostenida por el pueblo mapuche, especialmen-
te en el siglo XX, que ha incluido la movilización social, la resistencia 
armada y la participación política, las mujeres han ocupado roles im-
portantes, lo que les ha supuesto la persecución por parte de las insti-
tuciones del Estado chileno (Cayuqueo y Quiroga, 2021). Han sido las 
mujeres mapuche quienes han resguardado el conocimiento medicinal, 
espiritual y lingüístico frente a la “amenaza” del sistema económico 
neoliberal chileno (Rain-Rain, 2021), y si bien estas han sido impor-
tantes dentro de los procesos de lucha por la tierra y derechos como 
Pueblo-Nación, han tenido también que luchar por sus derechos al 



195
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

interior de la propia sociedad mapuche (Campos y Zambrano, en pren-
sa; Millán, 2017).

Se reconoce que, como consecuencia de la reorgaización social im-
puesta por la colonización, las mujeres mapuche se ven afectadas espe-
cialmente por la múltiples y simultáneas opresiones de género, raza y 
clase (Campos y Zambrano, en prensa; Ibarra, Rain-Rain y Richards, 
2022), que generan: dinámicas de violencia al interior de las familias, 
por el lugar de subordinación que comienzan a ocupar las mujeres y 
niñas (Campos y Zambrano, en prensa; Garcés y Zambrano, 2019); la 
imposición del trabajo doméstico por sobre el acceso a la educación 
formal (Carillanca, 2023); la obligación a una escolorización rascis-
ta (Curaqueo, Calfio y Huinca, 2020), y la migración campo-ciudad 
en condiciones de precarización y de explotación laboral (Rain-Rain, 
Llombart y Mora-Malo, 2020). 

Por otra parte, en la actualidad, Chile detenta los niveles de repre-
sentación de mujeres más bajos de la región y respecto a las mujeres 
indígenas no hay registro público disponible que cuantifique su parti-
cipación política en distintos cargos en Chile, aun cuando su lucha por 
ocupar cargos políticos no es reciente, lo que nos permite concluir que 
dicha participación es aún escasa e invisibilizada.

Desde el punto de vista histórico, se destacan los nombres de Her-
minia Aburto Colihueque, candidata a regidora en las elecciones muni-
cipales de 1935, como integrante del directorio de la Federación Arau-
cana; y, el de Zoila Quintreman Quintrel, quien en la década de los 
cincuenta buscó un puesto como diputada de la nación. Si bien ambas 
candidatas no resultaron electas, se constituyen en hitos de relevancia.

Avanzando en el tiempo, es posible identificar que los procesos de 
institucionalización vinculados a las mujeres indígenas se dieron prin-
cipalmente como interpelación al sistema político. Muchas mujeres se 
formaron como personas dirigentes en el proceso de resistencia a la 
dictadura militar chilena, distinguiendo en organizaciones culturales 
y políticas (Gigena, 2018). 



196 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

A partir de los años noventa y como consecuencia de la organiza-
ción del movimiento mapuche frente a un nuevo régimen de visibilidad 
como sujetos políticos en el marco de la transición democrática, se 
puede observar una mayor participación de las mujeres mapuche como 
candidatas a cargos de elección popular; sin embargo, no se dispone 
de datos oficiales que den cuenta del fenómeno.

En el año 2008 resulta electa Ramona Reyes Painequeo como al-
caldesa en la comuna de Paillaco (Campos et al., 2023), y en el año 
2017 Emilia Nuyado asume como diputada por la región de Los La-
gos. Por último, Ericka Ñanco asume como diputada en el año 2022 
por la región de La Araucanía.

Para Gigena (2018), aun cuando la representación de las mujeres 
indígenas en el Estado es baja, la participación es significativa y mayo-
ritaria al interior de las organizaciones comunitarias. En estos espacios, 
las mujeres juegan un rol fundamental para sostener la vida a pesar de 
las precariedades que enfrentan, tales como la exclusión, la falta de 
oportunidades y limitaciones para su desarrollo (Zambrano y Cam-
pos, 2025). Si bien, inicialmente su participación suele ser funcional, 
gestionando los recursos del entorno para mejorar concretamente el 
acceso a necesidades básicas, esto les permite ganar experiencia en or-
ganización social y liderazgo, desarrollando progresivamente con ello, 
una mirada crítica y, sobre todo, estratégica del entorno, fuertemen-
te determinada por su identidad cultural, lo que les permite avanzar 
en el acceso al poder mediante la reivindicación de derechos con una 
propuesta orientada a subvertir, desde las acciones cotidianas, las con-
diciones estructurales que las marginan (Zambrano y Campos, 2025).

La búsqueda permanente de justicia social frente a la interacción de 
opresiones las ha llevado a acercarse al quehacer del Estado, del que 
han sido excluidas, mediante la implementación de políticas o progra-
mas públicos destinados a la población más vulnerada, especialmente 
a las mujeres (Campos y Zambrano, en prensa). De este modo, se han 
convertido en mediadoras entre las políticas estatales y la comunidad. 
Se trata de una “nueva política” que desborda creativamente las rígidas 



197
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

lógicas del Estado reinterpretando algunas “reglas del juego” para re-
solver necesidades acuciantes de las comunidades que representan, pero 
que también advierte y denuncia las condiciones desiguales en las que 
se da el liderazgo de las mujeres indígenas y rurales (Campos y Zam-
brano, en prensa).

Esta contextualización respecto a la participación y el liderazgo 
de las mujeres Mapuche en los asuntos públicos, permite comprender 
cómo estos territorios son espacios donde el trabajo realizado puede 
abrir nuevas “puentes” u oportunidades de participación.

Trayectoria de trabajo comunitario con mujeres 
mapuche en los territorios de las comunas de Saavedra 
y Tirúa 

El trabajo de investigación colaborativa con lideresas lafkenche se inició 
en el año 2019 en la comuna de Saavedra, a partir de la tesis de magis-
ter “Relaciones de poder en la interfaz Comunidad-Estado en las que 
participan lideresas comunitarias: Un análisis desde las perspectivas 
feministas latinoamericanas en el Territorio Lafkenche del Budi”. Tras 
esta primera experiencia, construimos una relación con las lideresas 
que permite realizar en conjunto otra serie de iniciativas en las vecinas 
comunas de Toltén y Tirúa. 

Un segundo proyecto realizado fue una investigación internacional 
orientada a elaborar un informe para la UNESCO llamado “Mujeres, 
Territorio y Pandemia”, que tuvo como fin caracterizar los impactos de la 
pandemia por COVID-19 en las vidas y los territorios de mujeres campe-
sinas, indígenas, afro y migrantes en América Latina (UNESCO, 2022).

Posteriormente, mediante el financiamiento del Consejo Latinoa-
mericano de Ciencias Sociales (CLACSO), se desarrolló un estudio 
denominado “Garantizando derechos, apropiándose del poder: Tra-
yectorias políticas de mujeres mapuche lafkenche en dos regiones del sur 
de Chile”, que consistió en la recuperación de relatos de vida de las 



198 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

lideresas mapuche de las comunas de Saavedra, Tirúa y Toltén. En dicha 
experiencia, surgió entre las participantes y las investigadoras el interés 
de promover los liderazgos entre las nuevas generaciones de mujeres y 
niñas mapuche, al igual que compartir la experiencia acumulada por las 
lideresas a modo de legado para su pueblo. Esto da inicio a la ejecución 
de un proyecto de innovación social denominado “Cuentos de niñas 
valientes para renovar el liderazgo en mujeres mapuche”, que consistió 
en la elaboración de relatos de vida mediante talleres literarios partici-
pativos, que rescataron una historia colectiva de lucha y reivindicación, 
a partir de las resistencias y resiliencias personales de cada mujer par-
ticipante del proyecto.

De este modo, y con base en la construcción de una relación entre 
investigadoras y lideresas basada en la valoración mutua, la confianza 
y la reciprocidad, se trazó la oportunidad de dar continuidad al tra-
bajo mediante el apoyo de fondos internacionales que nos pemitieran 
compartir los aprendizajes acumulados con compañeras de otras lati-
tudes que forjaran las mismas luchas. 

Los resultados expuestos en este capítulo reúnen los aprendizajes 
del proceso metodológico y el análisis de los contenidos surgidos du-
rante la ejecución del Proyecto “Liderazgo y participación política de 
mujeres, jóvenes y niñas indígenas para la construcción de paz”, finan-
ciado por el Fondo de Cooperación Chile-México y ejecutado conjun-
tamente entre la Universidad de La Frontera, en Chile; la Universidad 
Autónoma de Chiapas y la Universidad Iberoamericana, en México.

El equipo de la Universidad de La Frontera, en Chile, estuvo com-
puesto por integrantes del Departamento de Psicología7 y del Instituto 
de Estudios Indígenas e Interculturales,8 como también por estudiantes 
en práctica profesional de las carreras de Psicología y Trabajo Social9 y 

7 Alba Zambrano Constanzo y María Antonieta Campos Melo.
8 Osvaldo Curaqueo Pichihueche, Flor Maripi Montes.
9 Morelia Colipe Lepin, Daniel Orias, Constanza Manquian Huichaqueo, Millaray 
Nahuelhual Epuñir.



199
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

del Magíster en Psicología Comunitaria10 de esta Universidad, además 
de una pasante del Master en Intervención Psicosocial11 de la Univer-
sidad de Barcelona.

Escenciales para la toma de decisiones metodológicas y la imple-
mentación operativa del proyecto fueron las lideresas mapuche lafkenche 
que hicieron parte de un grupo motor en cada comuna,12 así como 
también el contar con el apoyo e inspiración de la Dirección Intercul-
tural Lafkenche13 de la Municipalidad de Saavedra.

Foto 10. Encuentro de planificación entre lideresas e investigadoras en sector Piedra Alta, 
Saavedra.

10 Maritza Tranamil Nahuelpi.
11 Carmen Gloria Martínez.
12 En Saavedra: Sofía Huenchucoy Coñoepán, Genoveva Neculmán Lefinado, Carmen 
Nahuecoy Castro y Ana Painequeo Painefil; en Tirúa: Albertina Huenumán Antivil, 
Yohana Ancatén Pailaya y Marcela Huenupil Huenupil.
13 Genoveva Reuca Neculmán.



200 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Descripción metodológica

Como principales enfoques teóricos metodológicos para abordar el 
trabajo de investigación y acción comunitaria desarrollado en el mar-
co de la iniciativa expuesta en este capítulo, se integran diversos en-
foques del pensamiento crítico Latinoamericano, principalmente los 
aportes del campo de la psicología comunitaria, los feminismos co-
munitarios, los enfoques decoloniales, y partir de los aprendizajes del 
desarrollo del proceso, se integran sistemas de pensamiento y metodo-
logías propias del pueblo mapuche.

Del paradigma de la construcción y la transformación crítica de la 
psicología comunitaria latinoamericana tomamos algunos principios 
ontológicos, epistemológicos, metodológicos y ético-políticos. Prime-
ro, se argumenta la importancia del rol activo de las personas de las 
comunidades con las que trabajamos, asumiendo que son ellas mis-
mas las expertas en su realidad y quienes construyen y reconstruyen 
esa realidad y su conocimiento activamente. De este modo, del tra-
dicional binomio sujeto-objeto que supone la experticia de alguien 
que produce el conocimiento y la pasividad de una persona conocida, 
se pasa a una relación del tipo investigador/a-actor/a social, donde 
hay un/a doble sujeto/a cognoscente que busca conocer y construir 
conocimiento común para los propósitos de la investigación y acción 
comunitaria, por lo tanto, la o el investigador/a es un/a facilitador/a 
y no un experto/a (Montero, 2004).

Igualmente, se asume la investigación-acción-participante (IAP), 
tomada del campo de la sociología militante latinoamericana y de la 
educación popular de Paulo Freire, donde el aspecto más importante 
es generar métodos que se transformen al mismo tiempo que transfor-
men la realidad de las personas y sus comunidades, de tal manera que 
se generen acciones críticas y reflexivas de carácter individual y colec-
tivo, orientadas a la transformación de la realidad, desde la problema-
tización, la concientización y la movilización sobre las estructuras de 
dominación (Montero, 2004).



201
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

 Del feminismo comunitario que surge y se desarrolla en las comuni-
dades indígenas y campesinas de Latinoamérica (Cabnal, 2019; Tzul, 
2018), tomamos el desafío de responder a las particularidades de las 
mujeres indígenas que viven bajo opresiones de orden estructural dis-
tintas a las mujeres “blancas” (Espinosa, 2014; Paredes, 2013; Curiel, 
2007), promoviendo para ello su participación activa en la toma de 
decisiones y la gestión de los recursos personales y colectivos (Paredes y 
Guzmán, 2014). Otro aspecto fundamental del feminismo comunitario 
incorporado como sustento metodológico es el valor central otorgado a 
la comunidad, entidad que permite la vida colectiva y la reciprocidad, 
así como el fortalecimiento de las relaciones entre las mujeres (Paredes 
y Guzmán, 2014). Por tanto, es de interés la construcción de comuni-
dad como base para la transformación social y personal de las mujeres 
indígenas (Reyes, 2014), siendo este un aspecto muy relevante en los 
liderazgos comunitarios que estas ejercen. Igualmente, rescatamos de 
esta forma de feminismo la íntima relación entre las mujeres y la na-
turaleza, y su férrea defensa del territorio y la soberanía alimentaria 
como cuestiones fundamentales (UNESCO, 2022).

En síntesis, del feminismo comunitario fundamentamos metodolo-
gías orientadas a la liberación de las mujeres mediante la construcción 
de comunidad, el respeto a su diversidad, el valor de su autonomía, 
la recuperación de su memoria histórica y la espiritualidad indígena 
(Cabnal, 2019; Paredes y Guzmán, 2014). 

De los enfoques decoloniales, se asume que la colonialidad, enten-
dida como un proceso histórico de dominación, explotación y asimila-
ción de los pueblos colonizados (Segato, 2016), afecta la vida cotidiana 
de la totalidad de la población colonizada (Quijano, 2000/2014); sos-
teniéndose en un sistema de pensamiento eurocéntrico (Segato, 2016), 
que niega otras formas de pensamiento. Por ello, desde los enfoques 
decoloniales cobran relevancia los conocimientos, la cosmovisión y la 
espiritualidad ancestrales de los pueblos indígenas, que consideran la 
complementariedad entre géneros, así como la conexión con la na-
turaleza como elementos fundamentales para la vida (Cabnal, 2019); 



202 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

por lo tanto, se valora el conocimiento y el rol que juegan las mujeres 
indígenas en sus comunidades, no solo como agentes que producen y 
reproducen conocimiento, sino también como gestoras de procesos de 
transformación social.

En este contexto, autoras feministas manifiestan la necesidad de una 
deconstrucción de las prácticas investigativas y de sus postulados colo-
niales y heteropatriarcales que en ellas predominan (Curiel, 2007). En 
el caso específico del trabajo expuesto en este capítulo, podemos decir, 
que progresivamente se fue avanzando en la descolonización, la despa-
triarcalización y la indigenización de las metodologías. Una condición 
fundamental fue reconocer que para el mundo mapuche la existencia 
humana es colectiva (Pichinao, 2022), y es regida por criterios estrictos, 
dondo no basta con solo existir, sino también con cómo cada persona 
se expresa dentro de la comunidad (Melin et al., 2019). Por ello, se or-
ganizaron fundamentalmente actividades grupales, que permitieran la 
convivencia como eje central, favoreciedo una interacción e intercam-
bio más íntimo y según ritmos de tiempo y protocolos más apegados a 
los criterios de relacionamiento del mundo mapuche.

Asumir este posicionamiento crítico, desde la perspectiva decolo-
nial y feminista, nos interpeló a desarrollar una investigación situada 
en la realidad específica que viven las mujeres mapuche lafkenche, incor-
porando su subjetividad, con base en una comprensión más holística 
y apegada a su identidad territorial y determinada por las relaciones 
de poder reproducidas por el colonialismo y las formas de resistencia 
y emancipación que ellas han desarrollado. Es decir, se van estable-
ciendo conexiones entre la biografía, el contexto social-histórico y la 
investigación (Esteban, 2004), como un continuo donde el equipo de 
investigación también se implica activamente.

Se optó, en coherencia con esto, por una metodología participativa, 
con énfasis no solo en la participación sino fundamentalmente en la 
horizontalidad y la complementariedad de paradigmas y métodos. A 
partir de un proceso intersubjetivo fuimos también profundizando en 
los conocimientos e intercambiándolos en diversas direcciones, desde 



203
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

lo que Haraway (1999), denomina política de la articulación, donde 
el conocimiento emana del acompañamiento donde se constituye el 
sujeto-objeto de investigación.

En el proceso, otra consideración fundamental fue el rol activo que 
adquieron las lideresas desde la etapa inicial. En cada territorio, ellas 
conformaron un grupo motor en conjunto con las investigadoras, toma-
ron decisiones para la investigación, orientaron las acciones comunita-
rias de formación y participaron en la organización y ejecución de los 
talleres formativos con otras lideresas y con funcionarias y funcionarios 
públicos. Se incorporaron al equipo como expertas comunitarias, lo que 
contribuyó a visibilizar y revalorar su conocimiento como lideresas de 
sus comunidades.

Como parte del proceso descolonizador e indigenizador de las me-
todologías, el equipo se permitió dejarse conducir por los métodos 
mapuche propios de su protocolo de relacionamiento social y comunita-
rio. Se incorporaron principalemente como metodologías de trabajo 
el mizagün (intercambio de alimentos y otros objetos, especialmente 
traídos desde la casa para compartir y promover la solidaridad y la 
nutrición para el küme mogen14), y el poyewün (afectividad entre mujeres, 
manifestada en encuentros informales e íntimos).

De este modo, no solo se generó conocimiento de modo participa-
tivo, sino que también fue posible intercambiar los modos de generar 
ese conocimiento.

Descripción de las acciones comunitarias y del proceso 
formativo con lideresas mapuche lafkenche

A continuación, efectuamos una recuperación del proceso y detalla-
mos la orientación que tuvo cada etapa en particular, y la metodología 
específica que empleamos. En este sentido, se acompañó un proceso 

14 Principio ético mapuche que describe la relación de equilibrio entre todo lo que 
existe, incluyendo una/o misma/o.



204 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

diagnóstico y luego formativo cuyos objetivos ejes fueron: 1) conocer 
el entramado de relaciones de poder donde se da el ejercicio del lide-
razgo, identificando las diferentes percepciones y las formas de ejerci-
cio del poder de las mujeres; y 2) promover estrategias de formación 
que favorezcan una mayor incidencia de las niñas y mujeres indígenas 
en la toma de decisiones y las formas de ejercer liderazgos para la con-
vivencia y el ejercicio pleno de derechos, como sustento para la paz.

Para iniciar el trabajo, en terreno se realizaron gestiones corres-
pondientes a informar en los territorios a los contactos previos esta-
blecidos por el equipo de investigación y que fueron parte de otros 
procesos comunitarios desarrollados anteriormente. 

Posteriormente, se invitó a esos contactos previos a formar parte 
del grupo motor conductor del proyecto en cada territorio (Saavedra y 
Tirúa). Estos grupos, conformados principalmente por lideresas mapu-
che lafkenche orientaron las decisiones de la primera fase del diagnóstico 
comunitario, sugiriendo quiénes podrían ser entrevistadas y entrevis-
tados como informantes clave y definiendo el protocolo mapuche de 
entrada a las comunidades de cada territorio. Dada esta orientación, 
se entrevistaron a miembros de las comunidades y también a funcio-
narias y funcionarios públicos del nivel local. Respecto a estos últimos, 
en la comuna de Saavedra se entrevistó a integrantes del equipo de 
la Dirección Intercultural Lafkenche del municipio y en Tirúa a in-
tegrantes de la Dirección de Desarrollo Comunitario y Oficina de la 
Mujer del municipio y a representantes de la Casa de la Mujer de 
Tirúa, dependiente del Servicio Nacional de la Mujer y la Equidad de 
Género del Gobierno Regional del Bio Bio.

De manera paralela se desarrollaron en cada territorio tres talleres 
de diagnóstico participativo con lideresas mapuche lafkenche, descritos a 
continuación:



205
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

1.	 Taller diagnóstico  “El espacio de vida”: En este taller se invita a 
las lideresas a pensar con mayor profundidad el espacio de vida 
y las relaciones que se dan allí. Se les pide dibujar un “Mapa 
Parlante” de su territorio, tal como ellas definan este último. 
Igualmente, se les entrega una serie de preguntas para respon-
der mediante el mapa: ¿Cuáles son los límites de su comunidad/
territorio? ¿Cuáles son las características físicas que le parecen 
centrales (cerros, valles, ríos, lugares especiales)? ¿Cuáles son los 
lugares más importantes? ¿Cuáles son las organizaciones que allí 
funcionan? ¿Quiénes son las y los principales líderes y lideresas en 
su comunidad? ¿Qué dinámicas de colaboración y/o de conflicto 
existen? ¿Quiénes tienen mayor poder en la comunidad y para 
qué lo usan? ¿En qué situación están las mujeres en ese territorio/
comunidad? ¿En qué situación están las niñas, niños y jóvenes?

Los mapas parlantes, son una metodología participativa que se 
utiliza para recoger información sobre la percepción que las per-
sonas tienen de un lugar o territorio y se basan en la idea de que 
las propias personas tienen un conocimiento local que es valioso 
y que puede ser utilizado para planificar y tomar decisiones.

Foto 11. Registro Taller “El espacio de vida”, con lideresas de Tirúa.



206 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

2.	 Taller Diagnóstico “Cuerpo-Participación”: Este taller tuvo por 
objetivo invitar a las lideresas a tomar contacto/conciencia con 
su cuerpo, a partir de las experiencias de relación con otras y 
otros en su espacio de vida. Mediante una metodología vivencial, 
se realizó una imaginería a través de la cual las participantes 
deberían conectarse con recuerdos de participación y las emo-
ciones que vivieron en esas experiencias, identificándolas con las 
distintas partes de su cuerpo. Posteriormente, se les pidió com-
partir en grupo sus recuerdos e ir analizando cómo las emocio-
nes vividas corporalmente están asociadas con la relación con 
otras y otros y las estructuras de dominación de género, raza y 
clase que nos oprimen.

3.	 Taller Diagnóstico “Convivencia en el Territorio”: El objetivo de 
este taller fue potenciar formas de ejercer liderazgos que aporten 
a la convivencia y al ejercicio pleno de derechos como sustento 
para la paz. Se les presenta un “Ecomapa” previamente elabo-
rado y enfocado en las interacciones entre la persona y los múlti-
ples e interdependientes entornos donde se desarrolla.

A cada participante se le pidió identificar a nivel individual, fa-
miliar, comunitario e institucional, las redes que mantienen y 
cómo es su relación o convivencia con estas. Las preguntas son: 
¿Quiénes son sus familiares que la apoyan en su proceso como 
mujer dirigente y cómo es la convivencia con ellos? ¿Quiénes 
son sus familiares que no le prestan mucho apoyo en su proceso 
de mujer dirigente y cómo es su convivencia con ellos? ¿Quiénes 
son los miembros de su comunidad que la apoyan y quiénes no 
en su proceso como mujer dirigente y cómo es la convivencia o 
relación con ellos? ¿Cuáles son las instituciones que le han brin-
dado apoyo y cómo es la convivencia con ellas? ¿Cuáles son las 
instituciones que durante su proceso como mujer dirigente no le 
han brindado apoyo y cómo es la convivencia con ellos?



207
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Foto 12. Reunión con autoridades y funcionarios de la Ilustre Municipalidad de 
Saavedra.

Luego del análisis de los resultados de la etapa de diagnóstico, se di-
seña de manera colectiva y participativa el proceso de formación que 
se abrirá a nuevas lideresas de los territorios. A modo inicial, se acuer-
dan procesos comunes con las investigadoras en México y luego se 
socializan las propuestas con los grupos motores de Saavedra y Tirúa. 
En el caso de la comuna de Saavedra las lideresas proponen que los 
talleres se realicen en las comunidades, para facilitar la participación 
de las mujeres y para fortalecer el tejido social de los microespacios 
locales. En el caso de Tirúa, se acuerda la conformación de un solo 
grupo a nivel comunal.

Los criterios para convocar a las nuevas participantes de los talleres 
formativos son acordados por las lideresas e investigadoras, a saber, 
que sean mujeres mapuche del territorio, que tengan una participación 
como lideresas de sus comunidades o de alguna organización social de 
base comunitaria u organización productiva, o bien, que sin ser lidere-
sas tengan motivación por liderar procesos comunitarios.



208 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Los talleres formativos diseñados inicialmente son tres; sin embargo, 
en una de las comunidades de Saavedra y en la comuna de Tirúa se 
hace necesario incorporar un taller inicial, previo a los procesos forma-
tivos para conocerse entre todas las participantes y generar un ambiente 
de confianza y seguridad, lo que desde el protocolo mapuche se denomina 
nutxam;15 por lo tanto, el equipo de facilitadoras toma la decisión de dar 
el espacio únicamente para el diálogo y compartir la comida.

A continuación, describimos los tres talleres formativos ejecutados:

1.	 Taller “Historias de Vida”: el objetivo de este taller fue identi-
ficar los elementos que favorecen la capacidad de resiliencia de 
las mujeres mapuche lafkenche y les permita reconocer y revalorar 
sus fortalezas personales y el lugar que ocupan en su comunidad.

Mediante la dinámica denominada “El árbol de la vida” se invita 
a cada participante a dibujar un árbol que represente su tra-
yectoria de vida, donde las raíces son las enseñanzas de sus an-
cestras y ancestros; el tronco representa un momento de la vida 
que fue determinante para convertirse en la mujer del presente; 
las ramas simbolizan lo que aprendieron de ese momento de-
terminante de su vida; las hojas representen sus metas o sueños; 
mediante las flores, simbolizan lo que tienen para darse a otras y 
otros y su entorno; y finalmente, los frutos son los logros que han 
alcanzado como mujeres.
Al final, se dejó el espacio para que cada mujer, de manera vo-
luntaria, comparta su reflexión con las demás participantes, expo-
niendo juntas en un muro o pared sus árboles, invitándolas a re-
flexionar sobre lo que somos las mujeres en conjunto, comparando 
metafóricamente ese conjunto de árboles con la diversidad, la re-
sistencia, la comunicación y la interdependencia de los bosques.

15 Conversación e intercambio entre personas.



209
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Fotos 13 y 12. Registro Taller “Historias de Vida” en la comuna de Tirúa.

    

2.	 Taller “Mi cuerpo, mis emociones y mis relaciones”: El objetivo 
es conectar con el cuerpo como espacio de experiencias, emocio-
nes y relaciones, promoviendo una mirada crítica y comprensiva 
hacia los condicionamientos que afectan su bienestar y autono-
mía; y, explorar experiencias corporales marcadas por el con-
texto cultural, territorial y social desde una mirada colectiva. Se 
inicia con una actividad vivencial denominada “Escáner Corpo-
ral”, donde se les invita a realizar un viaje por su cuerpo; cerran-
do los ojos y en una postura cómoda se las da la consigna: “Si las 
distintas partes del cuerpo pudieran hablar, ¿qué dirían? ¿Qué 
memorias, dolores o alegrías habitan cada parte de mi cuerpo?”

Como actividad central se trabaja sobre las distintas dimensiones 
que atraviesan sus experiencias como mujeres, explicando que 
cada una puede traernos distintos recuerdos, emociones, fuerza 
o dolor. En tarjetas se exponen algunas palabras escritas:  Salud 
– Alimentación – Cuidar de otros y otras  – Placer y sexualidad 
– Maternidad – Discriminación – Racismo – Miedos – Descanso 



210 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

– Crecer o envejecer– Imagen personal – Vínculos de amistad – 
Dolor - Amor - Machismo - Espiritualidad/Religión.
Se invita a reflexionar en silencio sobre el contenido de cada tar-
jeta. “¿Con qué palabras tu cuerpo reacciona más fuerte?”. Pro-
fundizar en qué significa para cada una y qué historias traen a 
su mente. Preguntas de apoyo: “¿Dónde las sientes en tu cuerpo? 
¿Cómo se manifiesta en tu día a día?”
Posteriormente, cada mujer dibuja su cuerpo donde represen-
ta aquellas palabras o experiencias que más resonaron en ella. 
Pueden incluir formas, símbolos, colores o frases. Al terminar su 
dibujo se comparten de forma voluntaria, explicando qué quisie-
ron mostrar en su dibujo y qué emociones o pensamientos apa-
recieron al hacerlo.
Finalmente, se expone un dibujo de una mujer mapuche en tama-
ño grande, donde las facilitadoras señalan aspectos en común 
que identifican entre los dibujos individuales de las distintas par-
ticipantes. Luego se les invita a reflexionar cuáles son los ele-
mentos externos que producen estos sentimientos, emociones o 
experiencias en sus cuerpos.

Foto 15. Registro Taller “Mi cuerpo, mis emociones y mis relaciones” en Puerto Saavedra.



211
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

3.	 Taller “Küyen mu rüpü mew: En el camino de la luna”: El objetivo 
de este taller es identificar las distintas formas de liderazgo de las 
mujeres en la comunidad y reconocer la influencia de referentes 
personales y colectivos en el proceso de participación y liderazgo 
de cada mujer.

Se presenta al grupo una lámina con la luna y sus fases, haciendo 
referencia a que cada etapa del ciclo de la luna también sim-
boliza las etapas de nuestra vida, que es cíclica, se relata: “Así 
como la luna tiene distintas fases, nuestro camino de vida tam-
bién transcurre en etapas. En cada una de ellas, han existido 
personas que nos han acompañado, fortalecido o inspirado en 
nuestro proceso como mujeres, como mapuche y como lideresas”. 
Se pregunta: ¿quién ha influido positivamente en la persona que 
fui/soy en cada etapa de mi vida? Posteriormente, cada mujer 
compartió quién o quiénes han sido esas figuras significativas y 
cómo han influido en lo que es hoy. Se puede asociar la figu-
ra mencionada con una fase de la luna (nueva, creciente, llena, 
menguante) que representan los momentos vitales. Finalmente se 
realizó un plenario con las siguientes preguntas: ¿Qué tienen en 
común nuestras referentes? ¿Qué valores nos han transmitido? 
¿Consideran que estas personas son líderes/as, por qué? ¿Qué 
tipo de liderazgo nos fortalece como mujeres y comunidad?
Al terminar este taller se elabora la “Flor de los sueños”. Se ini-
cia con una actividad personal donde se le pide a cada partici-
pante que en un papel de color con forma de pétalo escriba o 
dibuje: ¿Qué sueño tiene para su vida? ¿Cómo le gustaría seguir 
participando en su comunidad o territorio? Y, ¿qué anhela para 
sí misma como mujer, mapuche o lideresa? Por último, se pegan los 
pétalos formando una gran flor de los sueños compartidos y se 
reflexiona sobre el significado de apoyarnos entre mujeres para 
lograr nuestros sueños.

	

Este conjunto de talleres, formativos no solo dejaron profundos 
aprendizajes metodológicos para la investigadoras y para las propias 



212 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

lideresas, sino que también hicieron posible, a partir de los contenidos 
abordados, analizar las formas de liderazgo y participación de una 
nueva generación de mujeres mapuche, a continuación, compartiremos 
esas reflexiones situadas.

Resultados sobre los liderazgos y la participación 
política de las mujeres mapuche lafkenche

Con el fin de fortalecer los propios liderazgos de las mujeres mapuche 
lafkenche, de modo complementario a los procesos formativos imple-
mentados y descritos anteriormente, cobra relevancia analizar y docu-
mentar los contenidos reflexionados que surgieron de las entrevistas, 
los talleres y el trabajo etnográfico desplegado en el territorio. Estos 
contenidos abordan fundamentalmente: la comprensión situada de 
los constructos de liderazgo y participación, el ejercicio de resiliencia 
frente a las opresiones y las características del proceso de socialización 
o formación de las mujeres como lideresas.

Para partir, señalamos que, a lo largo del trabajo desarrollado fui-
mos reconociendo otras comprensiones para los constructos de lide-
razgo y participación a partir de la experiencia de las propias mujeres. 
Detenerse en ello fue fundamental para el proceso de acción-investi-
gación, no solo por su centralidad como objeto de estudio, sino sobre 
todo por su relevancia en el fortalecimiento de las propias mujeres.

Las nuevas comprensiones de liderazgo y participación que sur-
gieron a partir de las experiencias e ideas de las participantes del 
proyecto, aunque distintas, son mayormente complementarias a las 
comprensiones desarrolladas desde las ciencias sociales occidentales. 
A partir de una mirada crítica, situada y objetiva, desde lo que Donna 
Haraway (1995), describiría como una mirada que rompe con las je-
rarquías científicas, fue posible complejizar el conocimiento en torno 
a estos constructos, aportando en pertinencia a su abordaje.



213
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

La multiplicidad de roles que las mujeres mapuche desarrollan a lo 
largo de sus vidas, son para ellas un continuo homogéneo que confi-
gura su participación y liderazgo. Las actividades realizadas y los roles 
cumplidos en la vida cotidiana van modelando sus habilidades y abren 
sus opciones de desarrollo en el entorno familiar y social. Las acciones 
en la vida “privada” o “doméstica” dotan a las mujeres de autocon-
fianza y reconocimiento social. Las experiencias significativas vividas 
y las luchas personales por desarrollar sus proyectos de vida son ele-
mentos fundamentales que explican su capacidad de iniciativa, orga-
nización, dirección y decisión, y definen el rol de lideresas que luego 
desempeñan en sus entornos familiares y comunitarios. Comprender 
el campo de acción y lucha de las mujeres, tal como ha destacado Ju-
lieta Paredes (2010), explica el paso de muchas mujeres mapuche a roles 
de representación y liderazgo en sus comunidades.

Sus trayectorias de vida, marcadas por el ejercicio de resiliencia fren-
te a las múltiples opresiones que se manifiestan en los hechos adversos 
que les ha tocado vivir, les permiten desarrollar acciones de resistencia 
personal y colectiva. En la medida que gestionan oportunidades y re-
cursos para la mejora de la calidad de vida de sus familias y comunida-
des van fortaleciendo su rol público como lideresas y el rol de cuidado 
de otras, otros y de sí mismas, se convierte en un detonador de su lide-
razgo (Zambrano y Campos, 2025).

Su campo de acción y lucha es principalmente: la producción y 
la elaboración de los alimentos, el cuidado y la formación de las in-
fancias, el cuidado de personas mayores y personas dependientes, el 
huerto y la medicina herbolaria, la recolección de productos del mar, 
la producción de artesanías, la crianza de animales de granja, la co-
mercialización de sus productos, la organización en torno a colectivas 
de mujeres, la gestión de instrumentos de política pública dirigidos a 
las familias más vulneradas de sus comunidades y el resguardo de las 
costumbres y la espiritualidad de su pueblo.



214 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

En el mismo sentido, ellas destacan que el proceso de socialización 
o formación de quienes se convierten en lideresas ocurre en el espa-
cio de la vida diaria, organizando las tareas domésticas y de cuidado, 
proceso acompañado principalmente por sus cuidadores primarios. 
Destacan que su liderazgo proviene y es parte del küpalme –origen, 
descendencia, legado–, de su familia, lo que define sus virtudes como 
mujer y le otorga un reconocimiento al interior de sus comunidades. 
Su rol como lideresa se da de manera armónica con sus otros roles 
como mujer mapuche, como hemos dicho, en un continuo entre lo pri-
vado y lo público, basado en la concepción cultural de los dualismos 
y de la complementariedad que repercute directamente en cómo se 
configura el rol de las mujeres en las comunidades (Ibarra, 2022), y el 
equilibrio entre mujeres y hombres para la armonización de la vida 
(Cabnal, 2010).

En todas ellas, es posible identificar en sus experiencias de vida tem-
prana la presencia positiva de figuras significativas, que no solo aportan 
en la configuración y el fortalecimiento de su identidad mapuche, sino 
también en la formación de sus capacidades políticas como mujeres y 
de cómo ellas comprenden la política en su dimensión social.

La mayoría de las entrevistadas destacan la importancia que tuvo 
en su formación la presencia de una figura paterna, como líder de su 
familia y de su comunidad, que con su ejemplo desarrolló en ellas la 
perseverancia, la determinación, la lucha y la generosidad. En una de 
las entrevistas, una lideresa del territorio del Budi señala: “... después 
falleció mi papá, yo estaba en el colegio, me había dicho mi papá que 
siguiera estudiando... porque veo que usted es una niña muy inteli-
gente –me dijo– y va a tener que estudiar” (Entrevista Diagnóstico 
Participativa Comuna de Saavedra, 2023).

Por otra parte, la presencia en sus infancias de una mujer protec-
tora (abuela, madre, tía o hermana mayor), forma en ellas las compe-
tencias del cuidado afectuoso e incondicional de otros y otras, princi-
palmente a través de las labores de cuidado temprano de hermanas y 



215
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

hermanos, y luego de sus hijas, hijos, nietas y nietos, entre otros. Esto 
es coherente por lo planteado por Ruddick (1990 en Ibarra, 2022), 
donde el “pensamiento materno” no se limita a la crianza, sino que 
configura una ética de la vida, basada en la paz, la reciprocidad y el 
sostenimiento de lo colectivo.

De este modo, las lideresas mapuche construyen su liderazgo como 
una experiencia igualmente valiosa en el ámbito del poder y la deci-
sión y en el ámbito del cuidado, la solidaridad y el apoyo mutuo. El 
liderazgo para ellas es un continuo inseparable entre el afecto, la pro-
tección, la determinación, la organización, la capacidad de dirección 
y el ejercicio de conducir las decisiones para el bien de un colectivo. 
Las mujeres son lideresas en su hogar, con su familia, en las labores del 
campo o del mar, en la organización social y también por su participa-
ción política en la lucha de su pueblo. Todas dimensiones igualmente 
desafiantes y relevantes. Una lideresa de la comuna de Tirúa señala:

De la mamá uno aprende todo lo bueno. Antiguamente, las 
mujeres no tenían mucho el rol de dirigente o que se destaca-
ran en algo así, siempre estaban los hombres en eso, las mujeres 
se quedaban en las casas, a criar a los hijos y ser dueña de casa, 
no más; por eso, mi mamá es poco destacada en roles socia-
les, pero como dueña de casa ella me enseñó todo, a ser una 
persona ordenada, limpia; con ella aprendí a cocinar, a hacer 
el pan, a hilar, a trabajar la lana, desde ahí viene el tema del 
telar, y todo lo que significa formar una mujer mapuche, yo lo 
aprendí con ella; ella me formó, así que ella tuvo un rol muy 
importante en mi vida. (Registro Taller Formativo, Comuna de 
Tirúa, 2025)

En sus trayectorias de vida, también se destaca la escolaridad y la 
migración campo-ciudad, como dos hitos que adicionan elementos a la 
configuración de su liderazgo, principalmente mediante la adquisición 



216 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

de complejas y valiosas competencias interculturales. Ambas expe-
riencias implican conocer desde adentro otras formas culturales, que 
pese al peso colonial les permite comprender las lógicas y saberes de la 
otra cultura. Igualmente, destacan que el retorno a sus comunidades 
de origen, luego de su tránsito en la escuela y/o la ciudad, implica 
una nueva mirada, mucho más crítica, sobre sus hábitos, costumbres 
y formas de vida. Se reincorporan a sus comunidades teniendo una 
nueva postura frente a diversos hechos cotidianos, revalorando aspec-
tos de la vida que antes no les eran significativos, como el acceso a la 
tierra, a la alimentación propia, al tiempo, al espacio libre, al contac-
to permanente con la familia y la vida en comunidad. Esto permite, 
coincidentemente con lo que señala Ibarra (2022), que el desarrollo de 
sus capacidades de agencia es posible a partir del reconocimiento de 
la propia identidad.

Por otra parte, para ellas incorporar una nueva mirada implica 
también observar críticamente el complejo entramado de opresiones 
y violencias colonialistas y patriarcales que las afectan, y si bien esta 
revelación les conmueve emocionalmente, es un catalizador de su par-
ticipación social y política. Buscan cambiar una realidad que les pare-
ce injusta e inaceptable y no quieren que otras mujeres y niñas sigan 
viviendo esas violencias. Porque si bien, las mujeres mapuche lafkenche 
progresivamente van participando en sus comunidades y organizacio-
nes, siguen enfrentadas a múltiples violencias.

Una lideresa de comunidad indígena señala “... porque acá es como 
un problema ser mujer, la mujer siempre tiene que estar en la casa, 
fregando las ollas, haciendo comida, pero lo que ve el hombre, son los 
negocios, es lo de afuera y la mujer tiene que ser de adentro” (Entrevis-
ta Diagnóstico Participativo Comuna de Saavedra, 2023). Destacando 
con ello que sus vidas siguen determinadas por patrones patriarcales 
que limitan a las mujeres al espacio doméstico, donde muchas de ellas 
son también víctimas y sobrevivientes de violencia machista, por parte 
de algunos de los hombres de sus propias familias.



217
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Por otra parte, en los espacios comunitarios, aun cuando son ocu-
pados mayoritariamente por mujeres en las asambleas y los cargos 
de liderazgo, ellas denuncian que son invisibilizadas, cuestionadas e 
incluso atemorizadas a tomar la palabra. Ellas señalan que en estos 
espacios “las mujeres piden permiso para hablar, el hombre no”, o 
que incluso en algunos casos, cuando las mujeres son consultadas en 
su opinión es el esposo quien contesta por ellas.

Como mujeres, deben luchar por sus derechos al interior de la 
propia sociedad mapuche. Inicialmente, por cambiar patrones sexistas 
que asignan roles fuertemente diferenciados entre mujeres y hombres, 
donde la mujer es socializada, casi exclusivamente, para cuidar de 
otras y otros; pero también por los temas que les preocupan y abordan 
que incomodan a los hombres, tales como el alcoholismo y la violencia 
de género hacia las mujeres e infancias. Igualmente, señalan que, por 
encontrarse inmersas en la actualidad en una sociedad mapuche cada 
vez más occidentalizada y fragmentada culturalmente, se les dificulta 
hacer valer sus derechos como mujeres mapuche desde su identidad 
cultural. Se destaca en sus discursos la presencia de las religiones occi-
dentales como una herramienta de opresión colonial violenta que ge-
nera asimilación cultural mediante la evangelización, perdiendo parte 
de la identidad mapuche (prohibición de hablar su idioma, de usar la 
vestimenta mapuche y realizar ceremonias espirituales), y adoptando 
valores que limitan las libertades de las mujeres.

Frente a esto, las lideresas han desarrollado variados mecanismos 
de resistencia que enfrentan simultáneamente tanto las opresiones co-
lonialistas como las patriarcales, en un proceso de subjetivación que 
transforma discursos dominantes en estrategias de lucha (Bhabha, 
2007 en Arellano, 2023). Frente a la opresión colonial, las mujeres 
mapuche han asumido la defensa del territorio y la revitalización cul-
tural, entendida esta última como resistencia mediante la oposición 
sistemática a una asimilación homogeneizadora (Morales, 1993 en 
Zambrano y Campos, 2025). En cuanto a la opresión patriarcal, su 



218 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

lucha busca construir relaciones horizontales y alianzas entre hombres 
y mujeres (Cumes, 2009), que debe tener como propósito el küme mogen 
(principio ético mapuche que describe un equilibrio entre todo lo que 
existe, incluyendo una/o misma/o), y el az mapu (guía de normas, ro-
les, prácticas y valores para alcanzar el küme mogen), como herramien-
tas para prevenir y enfrentar la violencia hacia las mujeres (Álvarez 
Díaz y Painemal Morales, 2021; Rain Rain, 2021).

Como elementos positivos que han favorecido el liderazgo de las 
mujeres mapuche en la actualidad, se destacan los instrumentos del Es-
tado con perspectiva de género e intercultural, que han permitido su 
acercamiento al quehacer público. Adicionalmente, enfatizan el rol de 
las agrupaciones de mujeres, dado que estas organizaciones orienta-
das a propósitos que validan las tareas donde se destacan las mujeres, 
tales como la artesanía, la agricultura a pequeña escala, la recolec-
ción, entre otras, permiten convocar la participación de más mujeres, 
mediante la confianza de compartir en espacios seguros para ellas. De 
este modo, logran resignificar su lugar como personas activas en la 
transformación de sus realidades, no solo desde lo individual, sino que 
desde la organización colectiva, lo que desafía las lógicas capitalistas 
(Arellano, 2023; Cayuqueo y Quiroga, 2021).

Progresivamente, las mujeres mapuche van adquiriendo en el ejer-
cicio de la participación social y de su liderazgo como mujeres diri-
gentes, una conciencia política de su entorno, las circunstancias que 
determinan las condiciones de vida de sus comunidades, y en ello, 
dan valor y re-significado a su liderazgo. Las diversas formas de des-
igualdad: género, raza, clase, territorio, se entrecruzan vulnerando sus 
derechos como mujeres mapuche (Cumes, 2009; Curiel, 2019; Tapia, 
2018 en Rain Rain, 2021), pero también determinando su liderazgo 
como es un espacio en disputa constante; ya que permanentemente 
deben validarse como mujeres dirigentes al interior de sus comunida-
des. Mantenerse en los espacios de representación social y política es 
una tarea constante de validación y lucha.



219
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Sus liderazgos se van construyendo con base en la resiliencia per-
sonal, en los aprendizajes que se desprenden de sus experiencias de 
vida, pero también en sí mismos se contituyen como una fuente de 
aprendizaje y de generación de oportunidades para desarrollar sus 
proyectos de vida. El liderazgo les permite la construcción de su iden-
tidad como mujeres mapuche, transforma positivamente su autoimagen 
dañada por los valores del sistema de dominación (Reyes, 2014), y les 
permite la resignificación o dar un sentido a las experiencias traumáti-
cas de vida. En cada una de ellas, el liderazgo es una oportunidad para 
demostrarse a sí mismas lo que son capaces de alcanzar pese a todas 
las dificultades que les toca sortear; en ello también el liderazgo es una 
práctica de resistencia que les permite sobrellevar su propia historia: 
“.. .era mujer dirigente contra viento y marea, igual era mujer diri-
gente, igual me las arreglaba para ser mujer dirigente, igual formaba 
grupo, bueno pero, cuando uno puede hacer algo por el bien social, 
no hay obstáculos, dicen” (Lideresa participante de Taller Formativo, 
Vomuna de Saavedra, 2024).

En suma, sus liderazgos no solo se definen desde sus habilidades de 
decisión y dirección, sino también desde la dimensión de los cuidados 
y los afectos por igual. Ellas se autodefinen como sostenedoras de la 
vida, por su rol como cuidadoras de la familia, los bienes comunes, las 
prácticas culturales, la comunidad y el territorio (UNESCO, 2022); 
en este sentido, su liderazgo, cuestiona los modelos hegemónicos de 
participación política, y plantea alternativas emancipatorias que des-
bordan las categorías tradicionales de ciudadanía.



220 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Foto 16. Registro posterior a reunión de planificación participativa con grupo motor de la 

Comuna de Saavedra.

Conclusiones

De modo cotidiano e intrínsicamente vinculado a su rol de mujer ma-
puche, se desarrolla lo que para las lideresas es la participación, a la 
vez que, en esa misma experiencia diaria se contruye y se forma lo 
que para ellas es el liderazgo, al interior de sus familias, como campo 
primario de acción, y en su comunidad como una extensión natural 
de los cuidados.

De la participación en la vida cotidiana y al enfrentar sistemática-
mente las barreras de la opresión colonial y patriarcal en sus distintas 
dimensiones y expresiones, esa participación se convierte en el campo 
de acción política que orienta su liderazgo. Mediante estrategias basa-
das en la negociación, la convivencia y la construcción de relaciones 
horizontales, las mujeres mapuche construyen una vía legítima y espe-
ranzadora para la justicia étnica de su pueblo. Es posible potenciar su 
incidencia política de manera pertinente y sostenible solo en la medi-
da en que esa incidencia se relacione directamente con el küme mogen 
o equilibrio entre todo lo que existe, que es mucho más complejo que 



221
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

solo atender la satisfacción de necesidades básicas de alimentación, 
salud o trabajo.

El equilibrio entre todo lo que existe, como motivo orientador de su 
incidencia política como mujeres mapuche, implica sobre todo los princi-
pios del az mapu y el reconocimiento de la concepción de la vida como 
algo interdependiente entre todas las especies vivas y no vivas del en-
torno. De este modo, su liderazgo político es una forma de articulación 
de la vida (y de su propia vida), frente a un sistema de dominación que 
fragmenta la existencia humana. Esa es la política de las mujeres mapuche.

Por otra parte, es imprescindible atender a que, como mujeres indí-
genas, han enfrentado mucha violencia y necesitan espacios de sana-
ción y justicia. En la experiencia de este proceso aprendimos que las 
mujeres caminando juntas sanamos y nos hacemos más fuertes. Los 
procesos de formación para la incidencia política deben considerar 
encuentros que tengan por objetivo compartir experiencias dolorosas, 
para las mujeres que necesiten esa descarga emocional para seguir 
adelante con su liderazgo. Las mujeres necesitamos sentirnos seguras 
en un sistema que se empeña en exponernos al riesgo y eso debe cons-
truirse desde la revisión de los dolores y las fortalezas de cada una de 
nuestras historias, pero también, en la deconstrucción de los espacios 
públicos y políticos donde irrumpimos las mujeres y en la construc-
ción y/o reconocimiento de nuevos espacios políticos de incidencia.

Se destaca también que, pese a las transformaciones y los avances 
en materia de género, incluso al interior de las propias comunidades, 
aún permanece en ellas una visión tradicional de su rol como mujeres 
mapuche, que solo se va poniendo en tensión en la medida que amplían 
su experiencia de participación y liderazgo. Por lo tanto, el liderazgo 
en ellas es en sí mismo un mecanismo emancipador de la mujer.

En el campo de las metodologías, se resalta que las investigado-
ras fuimos interpeladas a incorporar “métodos” propios del mundo 
mapuche, para, por una parte, hacer más pertinente la investigación 
y las acciones comunitarias de formación, pero también para lograr 



222 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

una mayor profundidad en los contenidos abordados. Tanto el vín-
culo como el conocimiento, se fue ampliando en la medida que el 
equipo fue capaz de salir de sus propios paradigmas, reconociendo las 
limitaciones de la teoría/epistemología/metodología occidental para 
acercarse, entender y explicar fenómenos que ocurren en el mundo 
mapuche. En este sentido, experimentamos que estos métodos mapuche 
son más que metodologías científicas, son puentes entre personas y 
entre culturas, son puentes que cruzan las distintas formas de vida.

El reto que tomamos de esta interpelación es luchar por el reco-
nocimiento, la legitimación, la divulgación y la reproducción de estos 
métodos y prácticas que nos permita a las mujeres académicas aportar 
decididamente al tejido de la vida.

Referencias 

Álvarez-Diaz, A. y Painemal Morales, M. (2021). Violencia de género hacia 
mujeres mapuche: un proceso de investigación-acción participativa. Fron-
teiras, 10(3), 280-290. doi.org/10.21664/2238-8869.2021v10i3.p280-290.

Arellano, C. (2023). Transformación en la representación política de las mu-
jeres mapuche, desde los feminismos despatriarcales y decoloniales. En-
rahonar. An International Journal of  Theoretical and Practical Reason, (71), 189-
205. file:///Users/BigSur/Downloads/jlacruz,+EN71_1496.pdf.

Cabnal, L. (2019). El relato de las violencias desde mi territorio cuerpo-tierra. 
En X. Leyva Solano y R. Icaza (Coords.), En tiempos de muerte: Cuerpos, re-
beldías y resistencias. Tomo IV  (pp. 113-123). Cooperativa Editorial Retos / 
CLACSO / Institute of  Social Studies, Erasmus University Rotterdam.

Cabnal, L. (2010). Acercamiento a la construcción del pensamiento epistémico de las 
mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala (pp. 11-25). Feminismos 
diversos: El feminismo comunitario. https://porunavidavivible.wordpress.
com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-comunitario-lore-
na-cabnal.pdf.



223
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Caniguan, N. (2015). Trayectorias políticas. Historias de vida de alcaldes mapuche. San-
tiago de Chile: RIL Editores. 

Caniguan, Natalia (2019). Movimiento territorial indígena y gobiernos loca-
les. Etnografía de caso en una comuna de La Araucanía. Antropologías del 
Sur, 6(11), 63-78. file:///Users/BigSur/Downloads/Dialnet-Movimien-
toTerritorialIndigenaYGobiernosLocales-7335671.pdf

Campos, M. A., Zambrano, A., Garcés, G. y Caniguaan, N. (2023). Garanti-
zando derechos, apropiándose del poder. Trayectorias políticas de las mu-
jeres mapuche lafkenche en dos regiones del sur de Chile. En L. Moreno 
et al., Derechos humanos y paz. Dimensiones para el fortalecimiento de la democracia 
(pp. 443-494). CLACSO.

Campos, M. y Zambrano, A. (en prensa). Relaciones de poder en el territorio 
Lafkenche del Budi: análisis desde las perspectivas feministas latinoame-
ricanas.

Carillanca, C. (2023). Hijas del despojo. Trayectorias laborales de mujeres 
mapuche urbanas al sur de Wallmapu, 1985-2020. Estudios Sociales, 64(1). 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9047720.

Cayuqueo, P. y Quiroga, S. (2021). La resistencia de la mujer Mapuche. Lideraz-
go comunitario. Revista de Historia (83). https://doi.org/10.15359/rh.83.11

Correa, M. (2021). Historia del despojo. El origen de la propiedad particular en el te-
rritorio mapuche. Pehuén Editores / Ceibo Editores. doi: 10.5354/0719-
1243.2022.67430.

Cumes, A. (2009). Multiculturalismo, género y feminismos: Mujeres diversas, 
luchas complejas. En A. Pequeño (Comp.). Participación y políticas de mujeres 
indígenas en contextos latinoamericanos recientes (pp. 29-52). FLACSO Ecuador / 
Ministerio de Cultura del Ecuador. 

Curaqueo, J., Calfio, M. y Huinca, H. (2020). Pueblo mapuche, educación 
superior y racismos: Desde una historia educativa propia a un enfoque 
anti-racista y anti- patriarcal. Tramas / Maepova, 8(2), 197-213. https://
portalderevistas.unsa.edu.ar/index.php/cisen/article/view/4569.



224 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Curiel, O. (2019). Feminismos decoloniales y transformación sociales. Barcelona: Ica-
ria Editorial.

Curiel, O. (2007). Crítica poscolonial desde las prácticas políticas del 
feminismo antirracista. Nómadas, (26), 92-101. http://www.redalyc.org/
articulo.oa?id=105115241010.

Espinosa, Y. (2014). Una crítica descolonial a la epistemología feminista 
crítica. El Cotidiano, (184), 7-12. http://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=32530724004.

Esteban, M. L. (2004). Antropología del cuerpo. Género, itinerarios 
corporales, identidad y cambio. Ediciones Bellaterra.Gasche, J. (ed.). 
(2004). Crítica de proyectos y proyectos críticos de desarrollo. Un enfoque 
latino-americano con énfasis en la Amazonía. Instituto de Investigaciones de la 
Amazonía Peruana.

Garcés, G. y Zambrano, A. X. (2019). Significados en torno al desarrollo del 
consumo problemático y la dependencia alcohólica en comunidades ma-
puche rurales de la región de La Araucanía, Chile, 2016-2017. Salud Colec-
tiva (15). https://doi.org/10.18294/sc.2019.1932 

Gigena, A. I. (2018). Mujeres-Indígenas y decisiones políticas. Alcances 
y limitaciones de la institucionalización indígena y de género en Chile. 
La Ventana. Revista de Estudios de Género, 6(48), 390-422. https://doi.
org/10.32870/lv.v6i48.6793. 

Haraway, D. (1999). Las promesas de los monstruos: Una política regeneradora 
para otros inapropiados/bles. Política y Sociedad, (30), 121-163. https://
monoskop.org/images/d/d0/Haraway_Donna_1992_1999_Las_
promesas_de_los_monstruos.pdf.

Haraway, D. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención de la naturaleza. Edi-
ciones Cátedra.

Ibarra, M.   (2022). “¡Somos territorio!”: Experiencias, prácticas políticas y luchas 
por lo común de mujeres mapuche [Tesis doctoral]. Universidad de Barcelona. 
http://hdl.handle.net/10803/674688 



225
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Ibarra, M. I., Rain, A. y Richards, P. (2022). Voces y experiencias de mujeres 
mapuche en tiempos de revoluciones feministas. Anuario del Conflicto Social, 
(13). https://doi.org/10.1344/ACS2022.13.10 

Instituto Nacional de Estadisticas-Chile. (2024). Resultados Nacionales CENSO 
de Población y Vivienda Chile. https://censo2024.ine.gob.cl/resultados/

Ley N° 19.253 (1993). Establece normas sobre protección, fomento y desa-
rrollo de los indígenas, y crea la Corporación Nacional de Desarrollo In-
dígena.  Biblioteca del Congreso Nacional de Chile /BCN. https://bcn.
cl/2eu0o.

Ministerio de Desarrollo Social y Familia. (2022). Síntesis de Resultados Pobre-
za Multidimensional para la Encuesta de Caracterización Socioeconómica 
Nacional CASEN. Santiago, Chile: Gobierno de Chile. https://es.scribd.
com/document/661521931/Presentacion-de-Resultados-Casen-2022.

Ministerio de Hacienda. (2004). Síntesis Ejecutiva Programa Orígenes. Go-
bierno de Chile. https://www.dipres.gob.cl/597/articles-139541_r_eje-
cutivo_institucional.pdf.

Ruiz Rodríguez, C.. (2025). ¡…Escucha, winka...! Cuatro ensayos de Historia Nacional. 
Mapuche y un epílogo sobre el futuro. Revista de Historia Social y de las Mentalidades, 
11(1). doi.org/10.35588/mg17nx45. 

Melin, M., Mansilla, P. y Royo, M. (2019) Cartografía cultural del wallmapu. Ele-
mentos para descolonizar el mapa en territorio mapuche. LOM.

Millán, M. (2011). Mujer Mapuche: Explotación colonial sobre el territorio 
corporal. En K. Bidaseca y V. Vazquez (Comps.), Feminismos y poscolo-
nialidad. Descolonizando el feminismo desde y en América Latina (pp. 127-136). 
Ediciones Godot. 

Montero, M. (2004). Introducción a la psicología comunitaria. Desarrollo, conceptos y 
procesos. Paidós. 



226 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Paredes, J. (2013). Hilando fino desde el feminismo comunitario. Cooperativa El 
Rebozo.

Paredes, J. y Guzmán, A. (2014). El tejido de la rebeldía: ¿Qué es el feminismo comu-
nitario? Bases para la despatriarcalización. Mujeres Creando Comunidad. CLACSO. 
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/handle/CLACSO/102865

Pérez, A. E. (2021). Presentación del dossier: Arqueología del Wa-
llmapu. CUHSO, 31(2), 12-16. http://dx.doi.org/10.7770/cuh-
so-v31n2- art2720. 

Pichinao, J., Mellico, F., y Huenchulaf, E. (2022). Mapunche Gijañmagün 
Gülu Ka Puwel Mapu: La forma mapunche de pensar y practicar la socialidad 
religiosa en Gülu y Puwel Mapu. Ediciones Universidad Católica de 
Temuco. 

Rain Rain, A. (2021). Racismo y prejuicios encubiertos: Las luchas antirra-
cistas de mujeres mapuche en Chile. Quaderns de Psicologia, 23(3), 1-11. 
file:///Users/BigSur/Downloads/Dialnet-RacismoYPrejuiciosEncu-
biertos-8495573.pdf

Rain-Rain, A., Llombart, M. P. y Mora-Malo, E. (2020). Mujeres mapuche 
en la diáspora y el retorno al Wallmapu: Entre micro-resistencias de géne-
ro y despojos coloniales. Chungará (Arica), 52(2), 347- 360. https://dx.doi.
org/10.4067/S0717- 73562020005001004 

Reyes, M. (2014). Liderazgo comunitario y capital social: una mirada desde el campo 
biográfico. [Tesis doctoral]. Universidad Autónoma de Barcelona.

Quijano, A. (2014). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. 
En Cuestiones y horizontes: de la dependencia histórico- estructural a la colonialidad/
descolonialidad del poder. (pp. 777-832). CLACSO. https://biblioteca.clacso.
edu.ar/clacso/se/20140507042402/eje3-8.pdf  

Segato, R. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Sueños. https://
traficantes.net/sites/default/files/pdfs/map45_segato_web.pdf



227
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Tzul, G. (2018). Gobierno comunal indígena y estado guatemalteco: Algunas claves críticas 
para comprender su tensa relación. Instituto Amaq’.

UNESCO y Red Latinoamericana de Estudios y Experiencias Interculturales 
[RELEEI], (2022). Mujeres, territorio y pandemia: Impactos de la Covid-19 en la 
vida y territorios de mujeres campesinas, indígenas, afro y migrantes en América Latina; 
Informe final. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000382482.

Zambrano, A., Campos, M. (2025) Cuidados comunitarios, ejercicios de re-
siliencia y resistencia en mujeres de la región de La Araucanía. Teoría y 
Crítica de la Psicología 21 (Núm esp.), 82-100. https://www.teocripsi.com/
ojs/index.php/TCP/article/view/488 

Zambrano, A. X., Garcés, G., Matus, J., Campos, M. A., Curaqueo, O. y Trana-
mil, M. (2024). Desafíos metodológicos en un proceso de acompañamiento a 
lideresas mapuche lafkenche en dos regiones del sur de Chile. Revista Puerto-
rriqueña de Psicología, 35(2), 234-252. https://doi.org/10.55611/reps.3502.08





Hilos que quedan, 
hilos que siguen

Paola Ortelli (UIA) 
Cecilia Alba Villalobos (UNACH)

 Kathia Núñez Patiño (UNACH) 
Marisa G. Ruiz Trejo (UNACH) 

Martín Plascencia González (UNACH)
Equipo Coordinador México



Foto 8. Chanalum, ritual de bienvenida para las visitantes de Chile (24 
de marzo de 2025).



En este libro quisimos trazar “una puente” entre Los Altos de 
Chiapas y el territorio Mapuche Lafkenche, mostrando los puntos 
de reflexión y encuentro con las experiencias de participación 

y liderazgo de las bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo. Mos-
tramos cómo la etnografía feminista comunitaria como propuesta me-
todológica, epistemológica y política, nos ha permitido realizar otras 
lecturas de los territorios, en las que (nos) permitimos que los cuerpos, 
los afectos y las emociones se manifestaran y   buscamos generar las 
condiciones para construir relaciones más horizontales, no únicamen-
te entre investigadoras/es y actoras/es de los territorios, sino también 
en y entre los equipos de investigación, inevitablemente marcados por 
la verticalidad de las academias. 

Este libro representa así un esfuerzo para lograr trasladar sobre el 
papel la experiencia colectiva de colaboración, diálogo y co-construc-
ción que experimentamos a lo largo del proyecto. La escritura colecti-
va tiene sus retos, sobre todo cuando se encuentra atada a institucio-
nes y productos académicos que siguen sus propias reglas y jerarquías 
en términos de autorías, registro, evaluaciones y recursos. La mayor 
dificultad en la fase escritural ha sido la de conciliar este enfoque co-
lectivo con dichas reglas, por lo que, sin duda alguna, aún existe mu-
cho camino por andar y muchas relaciones por horizontalizar. 

Estamos muy contentas/os del diálogo que logramos establecer con 
la Agencia Mexicana de Cooperación para el Desarrollo (AMEXCID), 
y su capacidad de escucha hacia las necesidades específicas de este pro-
yecto, centrado en la participación de las bats’i antsetik y mapuche pu zomo, 
así como de otras/os actores de los territorios. Sus saberes, que valo-
ramos y reconocemos, han sido una herramienta fundamental para la 
construcción de la estrategia de formación y capacitación que desa-
rrollamos en el proyecto.

[231]



232 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

Recorriendo las historias y los contextos de los dos (o muchos) terri-
torios, nos dimos cuenta que, a pesar de las similitudes, no es posible 
pensar en estrategias generales de promoción de la participación de 
las mujeres y otras subjetividades, porque de ninguna forma serían 
aplicables a gran escala. Es así que propusimos abordar el tema de la 
participación y el liderazgo de las mujeres a través de una metodolo-
gía en plural que denominamos corpoterritorial colaborativa tejida en 
diálogo, en la que nos centramos en el territorio y sus características 
históricas, socio-económicas y políticas y en las formas en las que este 
territorio es experimentado, vivido, sentido y encarnado por todas las 
personas que viven en él.

De esta manera, cuando hablamos de metodologías corpoterrito-
riales nos referimos a una pluralidad de herramientas y estrategias 
diversas que surgen de la escucha-diálogo con los territorios y los 
cuerpos que los atraviesan. Una escucha-diálogo que se sustenta en 
el sentido y la carga simbólica de “la palabra y la voz” de los pueblos 
originarios, lo que implica considerar lo que sale del corazón de uno 
o una misma con la palabra y lo que esta puede generar a quien se 
dirige, no solo en su pensar, sino en su sentir. Esto nos lleva a asumir 
la responsabilidad de lo que decimos con nuestra palabra en la cons-
trucción de diálogos. 

En este proceso de escucha-diálogo partimos del involucramiento 
de las y los actores, así como del reconocimiento de sus saberes y for-
mas de organización. Los talleres-asamblea diagnóstico han sido, en 
este sentido, una herramienta privilegiada para abrir esta comunica-
ción con el territorio y entender las formas en las que las bats’i antsetik 
y mapuche pu zomo perciben y viven el tema de la participación y el 
liderazgo. Es de este diálogo que aprendimos que más que hablar de 
participación, tiene sentido hablar de campos de acción y lucha de las 
mujeres; y que la palabra liderazgo remite a características negativas, 
por lo que se trata más bien de hablar de mujeres-referentes como 
aquellas personas que guían, enseñan, dan el ejemplo, jalan, motivan 



233
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

y anteponen el interés del grupo al propio. Una concepción bastante 
lejana a la idea occidental del líder.

Resignificar la participación como campos de acción y lucha nos 
lleva a alejar la mirada de los cargos políticos y amplía el significado 
del concepto a una multiplicidad de espacios y roles en la toma de de-
cisiones, que van del hogar a la familia, de los grupos de trabajo a los 
cargos o a las actividades profesionales y empresariales o académicas. 
Cuando hablamos de bats’i antsetik y mapuche pu zomo no pensamos ca-
tegorías homogéneas, sino reconocemos toda la diversidad de mujeres 
que éetas pueden incluir, por ello la metáfora del bosque se nos hizo la 
más adecuada. Un bosque de bats’i antsetik y mapuche pu zomo es a la vez 
la expresión de diversidad y unidad en las luchas. Aunque las luchas 
para conquistar mayores espacios de participación sean diversas, existe 
una unidad de intentos. Si en México, gracias a las reformas legislativas 
que imponen paridad horizontal y vertical, se han ganado espacios en 
las estructuras de poder, aún hay mucho camino por andar para garan-
tizar que esta participación sea sustancial. Vimos que si, por un lado, 
la obligatoriedad de la paridad de género, ha llevado a un incremento 
de los índices de participación de las mujeres, por el otro también ha 
favorecido las prácticas de “simulación tolerada y usurpación permiti-
da” (Burguete, 2021), que merman los logros obtenidos y nos obligan 
a buscar nuevas estrategias y propuestas desde la realidad de los terri-
torios y en diálogo con las y los actores locales. No es posible pensar 
en estrategias generales de fomento de la participación sin considerar 
las condiciones reales en las que dicha participación se da. 

En Chile, aun cuando no se han logrado avances legislativos, las ma-
puche pu zomo han construido importantes liderazgos a nivel local.  Pero 
también existen similitudes en los costos que estas luchas han implica-
do para las mujeres tanto a nivel personal como comunitario. Pudimos 
constatar que “lo situado” y “lo participativo” de las formas de pro-
ducir conocimiento no se limitan a “mapear el territorio” ni a “dar la 
voz”. Lo situado es un complejo tejido que entrelaza la experiencia de 
las mujeres en su espacio y tiempo de vida; el entramado de relaciones 



234 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

que se dan en comunidad determinadas por el orden social impuesto; 
la interacción con un territorio vivo que es único; y, la mirada política 
de las investigadoras, fuertemente marcada por sus propias experien-
cias de vida como mujeres. Estos métodos, al igual que las formas 
de ejercer liderazgo de las mujeres indígenas, desbordan las fronteras 
impuestas por el sistema de dominación a una “ciencia” implicada y 
comprometida con y para la transformación social.

Los talleres-asamblea diagnósticos también nos han enseñado la 
importancia del enfoque intergeneracional, de cómo la participación 
se aprende también de otras figuras-referente, como las madres, las 
abuelas, las tías, como lo expresaron los niños, las niñas, las adoles-
centes y las jóvenes que participaron en el proyecto. En particular 
con las niñeces, que a través de la producción de dibujos en diálogo y 
cartografías nos compartieron sus experiencias al reflexionar en torno 
a los espacios que ocupan las mujeres, los hombres y las niñeces en sus 
contextos socioculturales; así como las transferencias que se producen 
con la participación de sus referentes mujeres en los espacios sociales 
y políticos de toma de decisiones, considerando que todos los espacios 
donde participan las mujeres proporcionan los cuidados que posibi-
litan el sostenimiento de la vida. De esta manera, aprendimos que 
cualquier propuesta de acción que busque impulsar la participación 
debe pensarse a partir de un enfoque intergeneracional, de otra forma 
sus efectos son muy limitados y no sostenibles.

Asimismo, el diálogo intergeneracional ha permitido reconocer que, 
tanto niñas, como adolescentes, jóvenes y mujeres tienen distintas ma-
neras de contribuir al desarrollo de sus propios territorios y comunida-
des; más allá de pensar en capacitarlas para la participación, los talleres 
nos permitieron hacer visibles las capacidades con las que ya cuentan y 
con las que aportan constantemente a la vida comunitaria en general. 
Así, la formación, el intercambio de conocimientos, se puede dar en 
distintas direcciones, no solo en sentido vertical, desde los hombres 
hacia las mujeres o desde las y los adultos hacia las niñeces; con ello, 
se abren las posibilidades de transformar los espacios políticos que 



235
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

privilegian la participación de los hombres, desde una masculinidad 
hegemónica que excluye de facto la participación de mujeres, las juven-
tudes, las niñeces y las masculinidades divergentes.

Por otro lado, un aspecto que ha sido fundamental en el proceso 
de colaboración en general que nos ha permitido llegar a este libro, 
son las relaciones de confianza construidas desde antes de iniciar el 
propio proyecto, y ampliadas y consolidadas a lo largo del trayecto 
entre todas y todos los que participamos en esta experiencia. Sin este 
acercamiento, que implicó reconocernos en nuestras diferencias, en 
nuestras distancias, escucharnos, tomarnos de la mano, abrazarnos, 
no habríamos logrado llegar hasta aquí.

Los hilos sueltos que quedan para tejer

Finalmente, queremos reunir aquí los aprendizajes que han surgido 
a lo largo del proceso de investigación y que nos llevan a formular 
algunas recomendaciones en relación a la construcción de estrategias 
para promover e impulsar la participación política de mujeres, jóvenes 
y niñas de pueblos originarios. 

En las páginas anteriores, presentamos una propuesta que deno-
minamos “metodologías corpoterritoriales tejidas en diálogo”, que se 
compone de talleres-asamblea diagnóstico, de formación de mujeres 
y de capacitación de funcionarios públicos. Se trata más bien de una 
ruta metodológica, cuyo punto de partida es el territorio, que debe 
ser conocido y reconocido en su especificidad y características históri-
co-culturales, socio-económicas y políticas, así como en las formas en 
las que éste se refleja y es experimentado, vivido, sentido y encarnado 
por todas las personas que viven en él. 

Es una ruta que pone al centro a las mujeres y las emociones, y la 
construimos colectivamente a partir del diálogo intercultural con las y 
los actores de los territorios donde se llevó a cabo el proyecto “Lideraz-
go y participación política de mujeres, jóvenes y niñas indígenas para la 



236 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

construcción de paz”.  Son territorios que, como ya mencionamos, ya 
conocíamos, porque los recorrimos en años anteriores con paciencia y 
cuidados, permitiendo así que se generaran experiencias compartidas 
y las condiciones para un verdadero proceso de “interaprendizaje” 
(Gashé, 2004, p. 109).  

La ruta metodológica se compone así de cuatro fases interconecta-
das y en diálogo constante, que prevén una primera fase de vinculación, 
en la que nos apoyamos en actores (mujeres, hombres,  juventudes, 
niñeces,  autoridades, investigadores) con conocimiento profundo 
de los territorios, sobre los que nos apoyamos para identificar a 
los grupos-promotores con los que dialogar en primera instancia 
e identificar a los grupos de actoras con las que realizar, como  se-
gunda fase,  los talleres-asamblea diagnósticos sobre participación y 
liderazgo. Gracias a estos talleres, pudimos repensar la participación 
y el liderazgo desde una perspectiva horizontal, intergeneracional, 
situada y pertinente, misma que nos ha llevado a asumir en general 
el carácter político de la vida social, a reconocer la existencia de di-
versos ámbitos de participación política más allá de la esfera político-
electoral,  y a definir la participación desde la presencia, como algo 
que brota desde lo interior, como libertad propia de decisión, libre de 
condicionamientos. 

Asimismo, los diálogos con las mujeres participantes nos permitie-
ron replantear el concepto de líder como figura-referente que impul-
sa, apoya y motiva, llevándonos a la  tercera fase de talleres-asambleas 
de formación, en los que trabajamos en el fortalecimiento de la au-
toestima y capacidades propias y la construcción de un horizonte co-
mún para impulsar procesos organizativos guiados por mujeres que 
realmente trabajan para un bien común. Finalmente, la cuarta fase de 
talleres de capacitación para funcionarios, también surgió de las 
necesidades que las propias mujeres de pueblos originarios expresa-
ron en los talleres de formación y concretamente se enfocó analizar 



237
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

las implicaciones de la participación de las mujeres tsotsiles en los car-
gos públicos y en el reconocimiento de los problemas vividos, tanto 
por las mujeres, como para sus familias, en relación con esta incorpora-
ción. Asimismo, se buscó visibilizar las condiciones de trabajo de la/os 
funcionaria/os y sus vivencias respecto a la participación de las mujeres, 
identificando las cargas que éstos tienen en relación a prejuicios, miedos, 
estereotipos, emociones, frustraciones, experiencias y aprendizajes en el 
ejercicio de sus funciones.

El proceso de investigación y los intercambios que tuvimos en las 
diferentes fases de nuestra metodología nos permiten sugerir una se-
rie de recomendaciones que deberían ser tomadas en cuenta en la 
construcción de un proceso de formación y capacitación orientado a 
ampliar la participación de las mujeres, jóvenes y niñas en contextos 
habitados por pueblos originarios:

1. Garantizar que las estrategias que se proponen sean situadas y
partan de los contextos específicos.

2. Generar las condiciones para construir espacios de interaprendi-
zaje desde el afecto, las emociones y en su diversidad. El tiempo
es una variable fundamental para aprender a escuchar y poder
así generar experiencias compartidas.

3. Adoptar un enfoque vivencial e implementar herramientas ar-
tísticas como el dibujo, la poesía, el movimiento, las cartografías
corporales y la afectividad; considerar que muchas de las prácti-
cas de las comunidades de pueblos originarios, pueden orientar e
inspirar la creación y recreación de herramientas metodológicas
para la construcción de conocimientos colectivos.

4. Poner al centro las demandas y necesidades de las mujeres desde
sus contextos concretos de vida.



238 Metodologías corpoterritoriales: 
reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

5. Fomentar el diálogo intergeneracional desde la escucha y el res-
peto para visibilizar, reflexionar y transmitir de manera potente
las prácticas y conocimientos de las mujeres a las nuevas genera-
ciones, la importancia de su sentido en la participación política
y la función pública desde los contextos locales. Sin este trabajo
intergeneracional cualquier propuesta se quedaría incompleta y
trunca, sin posibilidad de trascender.

6. Trasmitir la experiencia de ejercicio del cargo- diálogo entre au-
toridades salientes y entrantes para fortalecer los vínculos comu-
nitarios y el acompañamiento.

7. Promover la unión entre mujeres, impulsando la formación de
redes de apoyo mutuo.

8. Generar espacios seguros que permitan participar y maternar
sin señalamientos, criticas o juicios. Se trata de transformar los
espacios para que se adapten a las mujeres y cuidadores-cuida-
doras a esta exigencia fundamental y natural de maternar. Estas
condiciones podrían hacer posible la construcción de materni-
dades colectivas que distribuyan la carga del trabajo de cuidados
asignado a las mujeres.

9. Aprender las formas de ejercicio del poder tradicionales que fa-
ciliten el ejercicio del cargo para las mujeres.

10.	Equilibrar los derechos individuales, con los derechos colectivos
para contribuir en la distribución de las cargas que se les han
atribuido a las mujeres.

11.	Adoptar un enfoque intergeneracional que visibilice los aportes
de las juventudes y niñeces en sus contextos, para promover su
participación política.



239
Metodologías corpoterritoriales: 

reflexiones sobre participación política y liderazgo con bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo

12.	Seguir promoviendo la vinculación entre la diversidad de agentes
que puedan abrir espacios para la participación de las mujeres,
jóvenes y niñas; así como el reconocimiento y certificación de
su formación en los procesos de organización artesanal, social,
artística y política.

En México y en muchos países de nuestra América Latina, aún 
existen fuertes estructuras racistas, patriarcales y adultocéntricas; no 
obstante, se hilan, se tejen tiempos, bosques y corazones, donde nue-
vas generaciones de niñas, niños y juventudes de pueblos originarios, 
reflexionan sobre sus propios contextos, experiencias y procesos inter-
culturales, desde los cuales comienzan a imaginarlo y transformarlo, 
con nuevos trazos, motivos, texturas, diseños. Esos son los hilos que 
quedan: niñeces y juventudes resignificando y revalorizando sus co-
munidades, con mayor participación, equidad e igualdad.

referenCias

Burguete, A. (2021). Paridad y violencia política en razón de género en municipios indí- 

Gasche, J. (ed.). (2004). Crítica de proyectos y proyectos críticos de desarrollo. Un enfoque 

genas de Chiapas (2015-2018): una aproximación con perspectiva intercultural. 
Cuadernillo de divulgación, núm. 3. IEPC. https://www.iepc-
chiapas.org.mx/

latino-americano con énfasis en la Amazonía. Instituto de Investigaciones de 
la Amazonía Peruana.





Galería de Fotos

(…) una foto te muestra un pedacito de todo 
lo que aprecia tu ojo en un paisaje.

Elena 

 





En este apartado presentamos un recorrido visual a través 
de las imágenes y los videos producidos en el ámbito del 
Proyecto “Liderazgo y participación política de mujeres, jó-

venes y niñas indígenas para la construcción de paz”. El lenguaje 
visual nos introduce al mundo de la experiencia, a las emociones, 
los rostros, las miradas, el fluir de los cuerpos. Nos permite experi-
mentar otra narración, decir lo que no alcanzamos transmitir con 
las palabras, para que quien lea, pueda sentir y vivir fragmentos de 
esta gran experiencia. Y aunque sean pequeños retazos de un todo, 
cada foto retrata un momento especial en el camino que recorrimos 
juntos en este proyecto de investigación. Nuestra selección se refie-
re en particular a las actividades realizadas en los talleres-asamblea 
diagnósticos, de formación y de capacitación y en su mayoría son 
de autoría de Magaly Alanís Rodríguez, documentalista que tam-
bién nos ha acompañado paso a paso en esta experiencia. Así que 
es a través de sus ojos, su experiencia y creatividad que mostramos 
lo que vivimos. 

[243]



244 Galería de Fotos

Taller-asamblea diagnóstico 1 
“Espacios, cuerpos y memorias de participación”
San Andrés Larráinzar, 6 de abril de 2024



245Galería de Fotos



246 Galería de Fotos

Taller -asamblea diagnóstico 2 
“Tiempo, memoria, movimiento. 
Sembrando semillas juntes”.  
San Andrés Larráinzar, 23 de abril de 2024



247Galería de Fotos



248 Galería de Fotos

Taller-asamblea diagnóstico 1 
“Espacios, cuerpos y memorias de participación” 
San Cristóbal de Las Casas, 28 de octubre de 2023



249Galería de Fotos



250 Galería de Fotos



251Galería de Fotos



252 Galería de Fotos

Taller-asamblea diagnóstico 2 
“Tiempo, memoria, movimiento. 
Sembrando semillas juntes”. 
San Cristóbal de Las Casas, 20 de enero de 2024



253Galería de Fotos



254 Galería de Fotos

Taller de formación 1 
“Somos bosque”, San Cristóbal 



255Galería de Fotos



256 Galería de Fotos

Taller de formación 2 
San Andrés Larráinzar Stenlejsotsetic 



257Galería de Fotos



258 Galería de Fotos

Taller funcionarios, San Andrés Larráinzar, 
8 de marzo de 2025



259Galería de Fotos



260 Galería de Fotos



261Galería de Fotos



262 Galería de Fotos

Taller funcionarios San Cristóbal, 16 de mayo 2025



263Galería de Fotos

Taller Diagnósticos con niñeces, 20 de abril 2024 
San Andrés Larráinzar



264 Galería de Fotos

Taller diagnóstico con niñeces y juventudes:
“El espacio y la palabra es nuestra”, 
San Cristóbal 30 de octubre 2024



265Galería de Fotos



266 Galería de Fotos

Taller Diagnósticos con niñeces, 6 de abril 2024 
San Andrés Larráinzar



267Galería de Fotos





Semblanzas 
de las personas autoras





[271]

Kathia Núñez Patiño 

Es profesora investigadora de la Universidad Autónoma de Chiapas 
(UNACH). Docente de la licenciatura en Antropología Social y la Maestría 
en Desarrollo Local de la Facultad de Ciencias Sociales, de la cual fue coor-
dinadora y docente de Maestría en Estudios sobre Diversidad Cultural y 
Espacios Sociales. Integrante del Cuerpo Académico “Infancia y juventud 
en contextos de diversidad”. Es doctora en Investigación Educativa por el 
Instituto de Investigaciones en Educación de la Universidad Veracruzana y 
maestra en Antropología Social por el CIESAS-Sureste. Fue coordinadora 
de la Red de Defensores Comunitarios por los Derechos Humanos (2001-
2003). Entre sus distinciones destacan: Sistema Nacional de Investigadoras 
e Investigadores, Nivel 1 (SECIHTI); Sistema Estatal de Investigadores, Ni-
vel Honorífico (Instituto de Ciencia y Tecnología e Innovación, Chiapas); 
y el reconocimiento de Perfil Deseable Prodep (Secretaría de Educación 
Pública de México). Entre sus publicaciones se encuentran el artículo de re-
vista Procesos educativos emancipatorios: profundizando el diálogo impostergable con los 
movimientos contrahegemónico, (2024 en coautoría con Fernandes y Plascencia); 
capítulos de libro Zapatista Childhoods: Children’s Participation and the Possi-
bilities for Collective Knowledge. (2024 autora única); Investigación colaborativa con 
la niñez indígena: Biblioteca comunitaria como dispositivo entre diálogos interculturales 
para descolonizarnos (2024 autora única)

Correo electrónico: kathia.nunez@unach.mx 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0321-9572



272 SEMBLANZAS

Paola Ortelli

Doctora en Ciencias antropológicas por la Universidad Autónoma Metro-
politana de la Ciudad de México, maestra en antropología social por el Cie-
sas y politóloga por la Universitá degli Studi de Milán, Italia.  Entre agosto 
2017 y junio 2019 ha realizado una estancia posdoctoral en la Universidad 
Iberoamericana, adscrita al Posgrado en Antropología. Entre 2008 y 2017 
ha sido Profesora-Investigadora de la Universidad Autónoma de Chiapas, 
adscrita a la Escuela de Gestión y Autodesarrollo Indígena. Desde 2019 
es coordinadora editorial de la revista Historia y Grafía del Departamen-
to de Historia y profesora en el Departamento de Historia de la Ibero. Es 
miembro del sistema nacional de investigación (SNI), nivel 1, del Colegio 
de Etnólogos y Antropólogos Sociales de México (CEAS) y de la Asociación 
Latinoamericana de Antropología (ALA), la Asociación Iberoamericana de 
Antropología (AIBR), de la Red FEIAL.

Sus líneas de investigación son antropología del poder, de la ciudadanía 
y del estado, profesionalización indígena, participación y ciudadanía, inter-
culturalidad. Desde 2014 trabaja sobre procesos de participación de mujeres 
profesionistas tsotsiles de los Altos de Chiapas y desde 2023 sobre políticas y 
prácticas de ciencia abierta.

Entre sus últimas publicaciones ha coordinado, en coautoría con Marie 
Annereau Fulbert y Piero Gorza, el libro Arqueología de la memoria: un recorrido 
interdisciplinar en tierras mayas de Chiapas, (2024 Centro de Estudios Mayas de 
la Unam y el Centro Studi Americanistici Circolo Amerindiano de Perugia), 
en el que escribió el capítulo Mujeres, memoria y poder (en coautoría con Elena 
López López). También ha participado en el libro Antropologías hechas en México 
vol. 1 (2024, editado por Asociación Latinoamericana de Antropología (ALA), 
UAM-I-CEAS), coordinado por Laura Valladares, Martha P. Castañeda y 
Adrana Aguayo, con el ensayo "Colaboraciones interculturales entre antropo-
logía y educación comunitaria indígena: Milpas Educativas para el Buen Vivir, 
en Educación intercultural" (en coautoría con Stefano Sartorello).



273SEMBLANZAS

Entre enero 2024 y diciembre 2025 ha sido responsable  para la Ibe-
ro, institución asociada, del proyecto“Liderazgo y participación política de 
mujeres, jóvenes y niñas indígenas para la construcción de paz”, UNACH 
-UFRO-UIA, financiado por el Fondo de Cooperación Chile-México, a tra-
vés de la AGCID y AMEXCID.

Correo electrónico: paola.ortelli@ibero.mx

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6800-2040

Cecilia Alba Villalobos 

Doctora en Estudios Regionales por la Universidad Autónoma de Chiapas; 
Maestra en Estudios Étnicos por El Colegio de Michoacán, A. C. y Licencia-
da en Sociología por la Universidad Autónoma de Aguascalientes. Miembro 
del Sistema Nacional de Investigadoras e Investigadores (SNII), Nivel I, y del 
Sistema Estatal de Investigadores (SEI). Profesora-Investigadora de Tiempo 
Completo de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad Autónoma 
de Chiapas, en la licenciatura en Antropología Social y en la Maestría en 
Desarrollo Local. 

Miembro del Cuerpo Académico Consolidado: Infancia y Juventud en 
Contextos de Diversidad. Línea de Generación o Aplicación Innovadora del 
Conocimiento: Identidad, cultura y poder, que se centra en el estudio de las 
infancias y juventudes. Otras líneas de investigación trabajadas: Antropolo-
gía de la Educación, Antropología de la Antropología, Religiosidad Popular.

Correo electrónico: cecilia.alba@unach.mx

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6805-6954



274 SEMBLANZAS

Martín Plascencia González 

Profesor titular de la Facultad de Ciencias Humanas para el Desarrollo In-
tercultural Sostenible, de la Universidad Autónoma de Chiapas. Psicólogo y 
maestro en Investigación Educativa por la Universidad Autónoma de Aguas-
calientes (México), y Doctor en Desarrollo, Aprendizaje y Educación por la 
Universidad Autónoma de Madrid y la Universidad Nacional de Educación 
a Distancia (España). Participa como profesor del núcleo académico en pos-
grados inscritos en el Sistema Nacional de Posgrados: Doctorado en Estudios 
Regionales y Maestría en Desarrollo Local. Es responsable técnico del proyec-
to nacional “Memorias sobre nuestra lengua: participación intergeneracional 
para el análisis comunitario de la transmisión lingüística del zoque, tsotsil y 
tseltal en Chiapas” (PEE-2025-C-11), fue aprobado luego de un proceso de 
dictaminación estricta en la convocatoria “Proyectos de Investigación Científi-
ca y Humanística en Ejes Estratégicos 2025” de la Secretaría de Ciencia, Hu-
manidades, Tecnología e Innovación (SECIHTI). Además, dirigió también el 
proyecto nacional de investigación e incidencia dentro del Programa Nacional 
Estratégico de Cultura de CONAHCYT, “Participación comunitaria interge-
neracional para el reconocimiento y resignificación de memorias bioculturales 
diversas sobre los usos de recursos naturales locales” (2023-2024)

Es miembro del Sistema Nacional de Investigadoras e Investigadores del 
CONAHCYT, del Sistema Estatal de Investigadores del Instituto de Cien-
cia, Tecnología e Innovación del Estado de Chiapas, cuenta con el recono-
cimiento del Perfil Deseable Prodep de la Secretaría de Educación Pública 
y es Líder del Cuerpo Académico Infancia y Juventud en Contextos de Di-
versidad. Actual Director de Investigación de la Universidad Autónoma de 
Chiapas. Ha realizado estancias de investigación y participado como profe-
sor invitado en la Universidad Autónoma de Madrid (España), Universidad 
Autónoma de Aguascalientes (México), Fundación Universitaria del Área 
Andina (Colombia), Universidad Surcolombiana (Colombia), Universidad 
de la Frontera (Chile), Pontificia Universidad Católica del Perú (Perú), Uni-
versidad Autónoma de Baja California (México).

Correo electrónico: martin.plascencia@unach.mx

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9882-9954



275SEMBLANZAS

Marisa Ruiz Trejo 

Es profesora e investigadora titular de la Universidad Autónoma de Chia-
pas. Docente en la Maestría en Estudios sobre Diversidad Cultural y Espa-
cios Sociales, de la cual fue coordinadora. Participó en la elaboración de un 
peritaje histórico-antropológico en el histórico juicio del caso Sepur Zarco 
sobre racismo, genocidio, violencia sexual y esclavitud doméstica de mujeres 
mayas q’eqchi’ a manos de exmilitares en Guatemala. Es doctora y maestra 
en Antropología y Estudios Latinoamericanos por la Universidad Autónoma 
de Madrid, y maestra en Espacios, Sociedades y Culturas de las Américas 
por el Institut Pluridisciplinaire pour les Études sur les Amériques à Toulouse (IPEAT), 
Université de Toulouse-le Mirail, Francia. En 2020, recibió el Premio “Des-
igualdades y violencias de género en América Latina y el Caribe”, otorgado 
por CLACSO. En 2021, la Universidad de Columbia le concedió el Premio 
Edmundo O’Gorman, y en 2022 obtuvo el reconocimiento internacional 
Beca Fulbright Comexus-García Robles para realizar una estancia de investi-
gación, escribir un libro e impartir el curso Antropología de género y sexualidad en el 
Departamento de Antropología de la Universidad de Nueva York. Ha publica-
do diversos libros, artículos y capítulos de investigación sobre epistemologías, 
teorías y metodologías de género y feministas, y se ha interesado por el estudio 
de la situación de las mujeres y disidencias sexogenéricas en las Ciencias So-
ciales y las Humanidades en la región de Chiapas y Centroamérica. Entre sus 
distinciones destacan: Sistema Nacional de Investigadoras e Investigadores, 
Nivel 2 (CONAHCYT); Sistema Estatal de Investigadores, Nivel Honorífico 
(Instituto de Ciencia y Tecnología e Innovación, Chiapas); y el reconocimiento 
de Perfil Deseable Prodep (Secretaría de Educación Pública de México). Entre 
sus publicaciones se encuentran los libros Antropologías feministas en rebel-
día en Chiapas y Centroamérica (2022, autora única); Epistemologías feministas: 
cuerpo y emociones en investigación (2023, en co-autoría con Dau García Dauder); 
Antropologías feministas en México (2020, en coordinación con Lina Rosa 
Berrio, Patricia Castañeda, Mary Goldsmith, Monserrat Salas y Laura Valla-
dares, 2020, UNAM-UAM-I-UAM-X); Descolonizar y despatriarcalizar las Ciencias 



276 SEMBLANZAS

Sociales, la memoria y la vida en Chiapas, Centroamérica y el Caribe (2020, UNACH); y 
Hacerse de un cuerpo pa we Uwach Ulew u b’iam América (en coordinación con Mar-
co Chivalán Carrillo, 2021, AVANCSO-Guatemala-UNACH).

Correo electrónico: marisaruiztrejo@unach.mx

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4012-5601

Celsa López Hernández 

Mujer Maya-Tsotsil. Es Licenciada en Economía por la Universidad Autó-
noma de Chiapas y Mtra. en Desarrollo Rural Sustentable. Fue profesora 
en la Escuela de Gestión y Autodesarrollo Indígena (UNACH); fue Coor-
dinadora de la Agencia Aprender y Formadora de Técnicos de la Agencia 
Profesional Encaminada al Desarrollo Rural S.A. de C.V., en el municipio 
de Simojovel, Chiapas. Participó en la Estrategia de Planeación y Gestión 
del Territorio para el Desarrollo con Identidad, capacitando a promotores 
y emprendedores de varios Centros Coordinadores de la CDI. Fue Asesora 
del Consejo Municipal de Desarrollo Rural Sustentable del Municipio de 
Larráinzar, Chiapas; Asesora Municipal de Desarrollo Rural Sustentable 
del Municipio de Larráinzar, Chiapas; Coordinadora Municipal de Desa-
rrollo Rural Sustentable del Municipio de Aldama, Chiapas. Presidenta del 
Instituto Electoral Municipal de Larráinzar. Coordinadora Municipal De 
Desarrollo Rural Sustentable. Directora del Departamento de Proyectos 
Productivos del H. Ayuntamiento de Larráinzar, Chiapas. Tesorera de la 
Asociación Forestal a Nivel Regional. Presidenta de Unidos para Compar-
tir UNIPCO A.C., del municipio de Larráinzar, Chiapas, donde gestiona 
proyectos productivos y sociales.

Correo electrónico: lophcel@yahoo.com.mx



277SEMBLANZAS

Elena López López

Mujer Maya-Tsotsil. Es Licenciada en Derecho por la Escuela de Derecho 
Manuel José de Rojas, Chiapas, México. Ha participado en diversos puestos 
del servicio público desde el 2003, entre los que destacan: Enlace munici-
pal del programa de Desarrollo Humano Oportunidades, correspondien-
te al municipio de Larráinzar; Enlace municipal de Prospera Programa de 
Inclusión Social en el municipio de Larráinzar; Consejera de la Comisión 
Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas; Síndica Municipal 
Propietaria del Honorable Ayuntamiento de Larráinzar, Chiapas; Secretaria 
General del Comité Directivo Municipal del Partido Revolucionario Institu-
cional de Larráinzar, Chiapas. Actualmente es Presidenta de la Asociación 
Civil Tesoros de mi pueblo. 

Correo electrónico: yashanita@hotmail.com

Emma Fabiola Díaz

Mujer orgullosa de sus raíces tsotsiles, originaria de San Pedro Chenalhó y 
San Andrés Larráinzar, Chiapas. Disfruta la alegría de construir caminos 
que faciliten la restitución y el ejercicio pleno de los derechos humanos, es-
pecialmente de las niñas, adolescentes y mujeres de los pueblos indígenas. Es 
una mujer consciente, resiliente y comprometida con los procesos de trans-
formación social desde una mirada intercultural y de género. Licenciada en 
Desarrollo y Gestión Interculturales por el Centro Peninsular en Humani-
dades y Ciencias Sociales de la UNAM (sede Mérida, Yucatán), con pre-es-
pecialidad en Mediación Social Intercultural. Cuenta con una Master en 
Innovación Social por PlayGround + Learning by Helping y un Diplomado 
en Territorialidades Emergentes por el Instituto para el Desarrollo Sustenta-
ble en Mesoamérica A.C. y el Grupo para la Investigación Ambiental A.C. 
(RENIECYT–CONACYT). Realizó una pasantía en Chile en el marco del 
Programa de Cooperación México–Chile para la Construcción de Paz, im-
pulsado por la UNACH, la Universidad Iberoamericana y la Universidad 
de La Frontera (UFRO), donde fortaleció sus conocimientos sobre procesos 



278 SEMBLANZAS

de paz, educación intercultural y participación comunitaria. Recientemente 
participó en el Programa de Cooperación Sur–Sur en Construcción de Paz, 
liderado por la Agencia Presidencial de Cooperación Internacional de Co-
lombia (APC-Colombia), donde fortaleció sus aprendizajes sobre memoria, 
género y construcción de paz desde los territorios, integrando experiencias 
desde el sur Global en torno a la prevención de violencias y la no repetición. 
Fue co- ganadora del Premio Mothership Nation 2020 con el proyecto Red 
de Fomento Económico para Mujeres (Niñas y Mujeres Post-COVID-19). 
Ha sido Coordinadora de la Escuela de Liderazgos Entrañables en el Co-
lectivo Feminista Mercedes Olivera y Bustamante A.C. Se desempeñó como 
Coordinadora de Acciones para la Niñez y la Interculturalidad en The Hun-
ger Project México (THP), impulsando procesos comunitarios con niñas y 
adolescentes indígenas desde el enfoque de derechos, cuerpo-territorio y li-
derazgo transformativo para la erradicación de los Matrimonios y Uniones 
Infantiles Tempranas y Forzadas. Actualmente es Responsable de las Comi-
siones de Género de la Universidad Autónoma de Chiapas (UNACH), don-
de promueve la transversalización de la perspectiva de género y los derechos 
humanos en la vida universitaria.

Correo electrónico: emmadigu@comunidad.unam.mx

emma.diaz@unach.mx 

Roberta López Gómez

Obtuvo una Maestría en Desarrollo Local, por la Facultad de Ciencias Socia-
les, Campus III de la UNACH. Especialista en Procesos Culturales Lecto-Es-
critores, por la Facultad de Humanidades, Campus VI de la UNACH. Licen-
ciada en Sociología dictado por la Facultad de Ciencias Sociales Campus III 
de la UNACH. En noviembre de 2015 a octubre de 2020, laboró en el servi-
cio pastoral a Migrantes, “San Martín de Porres” de la Diócesis de San Cristóbal 
de Las Casas. En 2013, participo como promotora del programa Rescate 
de Espacios Públicos (PREP) por parte de CEDATU, Gobierno Federal. En 
2012 participo en la aplicación de la prueba ENLACE-Media Superior y 
como coordinadora de prueba ENLACE BÁSICA. En 2010, fue promotora 



279SEMBLANZAS

del proyecto Rescate de Espacios Públicos por parte de SEDESOL, Obras 
públicas municipal en San Cristóbal de Las Casas, por parte del Gobierno 
Federal. Ha participado en varios seminarios que le han permitido crecer en 
el ámbito académico y profesional. Actualmente se encuentra colaborando 
en el proyecto estratégico SECIHTI “Memorias sobre nuestra lengua: par-
ticipación intergeneracional para el análisis comunitario de la transmisión 
lingüística del zoque, tsotsil y tseltal en Chiapas” (PEE-2025-C-11).

Correo electrónico: roberta.lopez09@unach.mx

Lizzet Guadalupe López Guillén

Doctora en Ecología y Desarrollo Sustentable con orientación en Espacios 
y Culturas, Maestra en Recursos Naturales y Desarrollo Rural con orien-
tación en Salud, ambos grados obtenidos en El Colegio de la Frontera Sur 
(ECOSUR) y es Licenciada en Psicología Social por la Universidad Maya 
(UMAYA). 

Ha trabajado en diversas escuelas, comunidades y organizaciones de la 
sociedad civil tales como Chantiik Taj Tajinkutic, A.C., Melel Xojobal, A.C. 
y Save The Children, desarrollando talleres y procesos formativos basados 
en la educación popular, los derechos humanos, el feminismo, la participa-
ción infantil y la salud mental.

De 2013 a 2020, fue cofundadora de la escuelita feminista “Código F”, 
un espacio creado con y para niñas y adolescentes como lugar de confianza 
y diálogo, donde compartían conocimientos, sentires y experiencias frente 
a las desigualdades y violencias de género. Este proyecto impulsó redes de 
apoyo y propuestas propias, y fue reconocido en 2017 con el Premio Inter-
nacional The Star Foundation Award (Londres, Inglaterra) y en 2018 con el 
Premio Hermanas Mirabal (Ciudad de México). 

En 2023, coordinó la mesa “Niñeces, Género(s) e Identidades en México: del Adul-
tocentrismo a la Movilización” en la V Bienal Latinoamericana y Caribeña en Pri-
meras Infancias, Niñeces y Juventudes (Universidad de Manizales, Colombia), 



280 SEMBLANZAS

convocada por CLACSO, RedINJU, CINDE, GT Infancias y Juventudes y GT 
Educación Popular. 

Ha desarrollado investigaciones en ECOSUR sobre adolescencia y vio-
lencia, e impartido cursos por invitación en la Universidad Autónoma de 
Querétaro y en ECOSUR. Su más reciente publicación es “Participación po-
lítica feminista de niñas, adolescentes y jóvenes en Chiapas”, en la Revista Científica 
de la Infancia, Adolescencia y Juventudes – desidades (Vol. 1, Núm. 38, 2024). 
DOI: https://doi.org/10.54948/desidades.v1i38.61828. 

Actualmente forma parte de la Red Latinoamericana de Investigación y 
Reflexión con Niñas, Niños y Jóvenes (REIR) y es docente de la Maestría en 
Atención Integral a la Niñez y Adolescencia en la Universidad de Moxvíkil.

Correo electrónico: lizzetguillen@gmail.com	

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5304-0135

María Esther Martínez Cancino

Desde muy joven, ha tenido un acercamiento profundo con comunidades 
indígenas y rurales, lo cual despertó su interés por las niñeces, la subjetivi-
dad y su papel en los procesos sociales y políticos.

Es socióloga con especialidad en desarrollo comunitario por la Universi-
dad Veracruzana. Cuenta con formación en Terapia Gestalt y en círculos de 
paz. Fue becaria del CONACYT como asistente de investigación en estudios 
de género. Es cofundadora del colectivo CAN-CAN (Xalapa, Ver.), un pro-
yecto que trabaja con niñeces a través del arte-terapia para transformar en-
tornos vulnerables. Además, cuenta con un master en Creación de Proyectos 
de Innovación Social y Sostenibilidad por Learning by Helping.

Se ha desempeñado como coordinadora de Liderazgo de Niñas y Ado-
lescentes en The Hunger Project México, donde acompañó procesos forma-
tivos comunitarios enfocados en el fortalecimiento del liderazgo, la partici-
pación y la toma de decisiones de niñas y adolescentes sobre sus cuerpos, 
comunidades y territorios.



281SEMBLANZAS

Ha colaborado en el diseño metodológico (basado en la Investigación-Ac-
ción Participativa, IAP) y en el análisis de diversas encuestas sobre temas como: 
alimentación, cuidados, trabajo no remunerado de mujeres y niñas, así como 
participación de niñas y adolescentes en la toma de decisiones comunitarias. 
Todo ello desde una perspectiva comunitaria, intercultural y de género. Estos 
procesos han contribuido a diseñar, incidir e impulsar políticas públicas alinea-
das a las realidades territoriales, con el objetivo de dignificar la vida.

Sus principales líneas de trabajo son: niñeces, la descolonización, la parti-
cipación y el trabajo infantil. Sostiene firmemente que las niñeces son actores 
sociales clave para la transformación de las estructuras y sistemas, y considera 
que el trabajo colectivo con ellas es fundamental para lograr cambios significati-
vos y sostenibles en nuestras comunidades.

Correo electrónico: mae.cancino36@gmail.com

Alba Zambrano Constanzo 

Es psicóloga comunitaria, Magíster en Ciencias Sociales Aplicadas, Maîtrise 
en Ciencias de la Educación con mención en Desarrollo Social y Doctora 
en Psicología Social. Académica e investigadora de la Universidad de La 
Frontera, actualmente se desempeña como Directora del Magíster en Psico-
logía Comunitaria. Con más de treinta años de trayectoria, es especialista en 
metodologías colaborativas y participativas, integrando enfoques feministas, 
decoloniales e interculturales para el diseño, implementación y evaluación 
de estrategias de intervención psicosocial orientadas a fortalecer recursos in-
dividuales y colectivos en comunidades que enfrentan adversidad, exclusión 
social y limitaciones estructurales en el acceso a derechos.

Un eje central de su labor ha sido el acompañamiento a lideresas comuni-
tarias en procesos de fortalecimiento organizacional y territorial, promoviendo 
liderazgo, articulación de redes y participación incidente. En los últimos años, 
este trabajo se ha profundizado en comunidades mapuche lafkenche, donde 
ha colaborado estrechamente con lideresas, organizaciones de mujeres y ni-
ñeces rurales en iniciativas orientadas a la autonomía, la defensa territorial, la 



282 SEMBLANZAS

promoción de derechos y la consolidación del liderazgo femenino indígena en 
contextos de complejidad sociopolítica.

Paralelamente, ha contribuido al análisis, diseño y mejoramiento de po-
líticas públicas en áreas como justicia juvenil, salud mental, educación, in-
fancia y prevención del consumo de alcohol y otras drogas, actuando como 
consultora técnica para organismos estatales y equipos intersectoriales. Su 
experiencia incluye la elaboración de modelos de intervención basados en 
evidencia, la formación de equipos y el acompañamiento en estrategias de 
gestión comunitaria con enfoque de derechos, participación y equidad.

Actualmente es presidenta del capítulo chileno de la International So-
ciety of  Substance Use Professionals (ISSUP). Su trayectoria se caracteriza 
por integrar conocimiento académico riguroso, compromiso ético y trabajo 
territorial sostenido para fortalecer liderazgo, participación y justicia social.

Correo electrónico: alba.zambrano@ufrontera.cl

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0052-3456

María Antonieta Campos Melo

Mujer y madre de Mariano, Libertad y Amador.

Feminista de nacimiento, Psicóloga de vocación profesional y Magíster 
en Psicología Comunitaria por convicción política.

Actualmente se desempeña como académica del Departamento de Psi-
cología de la Universidad de La Frontera, donde realiza docencia situada, 
investigación crítica y acción comunitaria en promoción y prevención de 
salud mental con comunidades y escuelas de barrios vulnerados de la ciudad 
de Temuco.

Su principal línea de investigación es el liderazgo comunitario y la parti-
cipación política de mujeres rurales e indígenas en América Latina, partici-
pando de diversos proyectos en Chile, Colombia y México.



283SEMBLANZAS

Desde el año 2016 integra la Red Latinoamericana de Experiencias y 
Estudios Interculturales – ReLEEI y entre el 2023 y 2025 coordina el Grupo 
Especial CLACSO “Diálogos interculturales para una convivencia pacífica”.

Correo electrónico: maria.campos@ufrontera.cl

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4257-0565

Osvaldo Curaqueo Pichihueche

Sociólogo, actualmente Docente de la carrera de sociología y Director del 
Instituto de Estudios Indígenas e Interculturales de la Universidad de La 
Frontera. Se ha desempeñado profesionalmente en las áreas de Planificación 
Territorial, Organizacional, Desarrollo Local y Estudios relacionados a Pue-
blos Originarios. Magíster en Desarrollo Humano, Diplomado en Dirección 
Estratégica Universitaria y Diplomado en Inteligencia Competitiva Regional.

Investigador línea Políticas de Reconocimiento, Prácticas Estatales e Inter-
culturalidad, para el Centro de Estudios Interculturales e Indígenas (CIIR).

Las áreas de interés e investigación son las políticas públicas, Estudios 
Interculturales y Gestión Institucional Indígena, Desarrollo Territorial y Re-
vitalización Lingüística.

Correo electrónico: osvaldo.curaqueo@ufrontera.cl

ORCID: https://orcid.org/0009-0006-2171-7790 



Metodologías corpoterritoriales

Reflexiones sobre participación política y liderazgo con 
bats’i antsetik, en diálogo con mapuche pu zomo se terminó 

de editar en Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México, en 
noviembre de 2025.

Universidad Autónoma de Chiapas






	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco

